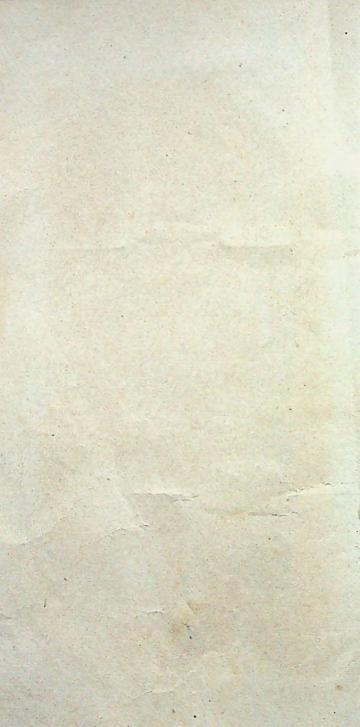
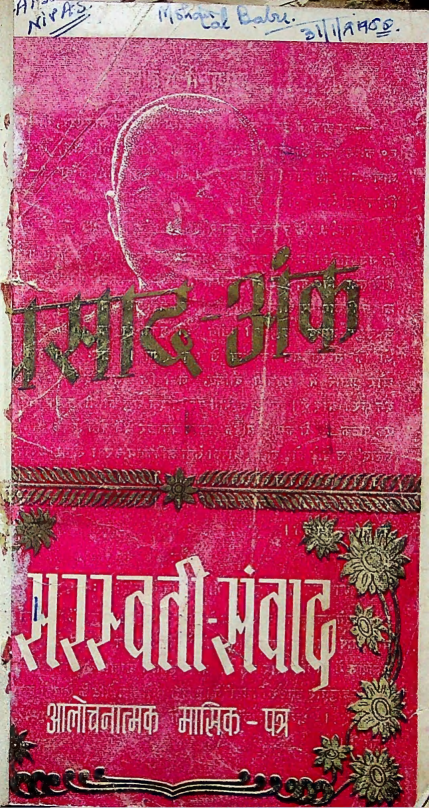


Johan Let volum.





### आगामी विज्ञप्ति

—इस ग्रंक के उपरान्त शीव ही 'सरस्वती संवाद' को इएटर, वी॰ ए॰, एम॰ ए॰ की कचात्रों को ध्यान में रखकर (केवल परी जोपयोगी लेख) विद्यार्थी ग्रंक मार्च ५८ में प्रकाशित किया जारहा है। जो कि हमारे यहाँ से ता॰ १-३-५६ को निश्चय ही भेज दिया जायगा।

मार्च प्रद के उपरान्त हम शीघ ही ग्रद्धांक प्रकाशित कर रहे हैं। जिसमें कि गद्य साहित्य का इतिहास होगा, प्रमुख २ गद्यकारों की शैलियों पर निवस होंगे तथा निवन्ध, कहानी, उपन्यास, एकांकी,—नाटक ग्रीर ग्रालोग्रक्ष किमक विकास पर ग्रीर सम्बन्धित साहित्यकारों पर निवन्ध होंगे, यह ग्रह भी जयशङ्कर प्रसाद ग्रङ्क की भांति ही प्रकाशित करने की योजना है। जो कि समस्त गद्य साहित्य से पूर्ण होगा। ग्रतः ग्राप इसके प्रचा ग्रीर प्रसार में सहयोग दीजिए, जैसी कि हम सदैव से ग्रापसे निवेद दन करते ग्राए हैं। ग्रापंके सहयोग पर ही इस ग्रङ्क को भी सफल बना सकेंग्रेन एक पाठक कम से कम दो प्राहक ग्रवश्य बनाकर मेजें तो निश्चय ही 'सरस्वती संवाद' इस घाटे को पूरा करे ग्रापकी सेवा ग्रधिकतम करता रहेगा। ग्रापको यह तो ज्ञात ही है कि इसमें न तो ग्रानावश्यक सामग्री ही दो जाती है ग्रीर न विज्ञापन। केवल टोस सामग्री ही देना हमारा नियम है। ग्राशा है ग्राप शीघ ग्रपना ग्रतः लनीय सहयोग देंगे।

#### ग्रौर

ग्राप हमको इस प्रकार भी सहयोग दे सकते हैं:-

श्चाप श्चपने पुस्तकालय या कालेज के लिए या जहाँ श्चाप पुस्तकें खरीदवा सकते हों वहाँ श्चाप हमारे प्रकाशन की पुस्तकों के लिए प्रयत्न कर सकते हैं। इससे हमें प्रकाशन में उत्साह श्चीर बल भी प्राप्त होगा। श्चाशा है श्चाप श्चन्तिम पृष्ठ कर सूची के श्चनुसार श्चार्डर भिजवार्येंगे। हमारी सभी उच्चकोटि के लेखकों द्वारा लिखित पुस्तकों हैं। श्चन्य पुस्तकों की श्चपेका हमारी पुस्तकों का मूल्य भी कम होता है।

— प्रवन्धक

## सरस्वती संवाद

(हिन्दी का आलोचनात्मक मासिक पत्र)

# [जयशंकर प्रसाद अङ्क ]

सम्पादक डा**० शम्भुनाथ पाग्रहेय,** एम० ए०, पी-एच० डी०

> प्रबन्ध-सम्पादक प्रतापचन्द

वर्ष ६]

श्रिक्क ६ व ७ वाँ

जनवरी ४८ व फरवरी ४८

वार्षिक मूल्य ४)]

[इस प्रति का दो रूपया

मकर संकान्ति संदत् २०१४ वि०

### सम्पादकीय

'प्रसाद-ग्रंक' पाठकों के समज्ञ प्रस्तुत करने में मुक्ते हुई है। 'संवाद' के प्रकाशक श्री प्रतापचन्द्र के ग्रथक परिश्रम एवं कृपालु लेखकों की उदारता के संघटित परिग्रामस्वरूप यह ग्रंक प्रसाद जी के व्यक्तित्व एवं उनकी रचनाग्रों का सर्वाङ्गपूर्ण ग्रव्ययन प्रस्तुत करता है। ग्रंक एक दूसरी दृष्टि से भी महत्त्वपूर्ण है। इसे जहाँ ग्राचार्यकोटि के समीज्ञकों ने ग्रयने लेखों द्वारा उपकृत किया है वहाँ नवोदित विवेचकों ने भी ग्रयने योगदान से समृद्ध बनाया है। परिपक्व विचार एवं संतुलित दृष्टि ग्रीर नवीन कल्पना एवं नई उमंग का यह गंगा-यमुनी संगम इस ग्रंक की एक महत्वपूर्ण विशेषता मुक्ते प्रतीत होती है।

प्रसाद श्रद्ध के लिए श्रद्धालु एवं उत्साही लेखकों ने इतनी श्रधिक सार्धी प्रेषित की है उसके द्वारा प्रस्तुत श्रद्ध जैसे तीन श्रद्ध तैयार हो सकते थे। हम खेद है कि श्रपनी सामर्थ्य के श्रतुकूल हम कुछ ही लेखों को यहाँ प्रकाकित कर सके। शेष सामग्री को समय-समय पर प्रकाशित करने की चेष्ठा की जायगी। स्वर्गीय श्री जयशंकर 'प्रसाद' के प्रति श्रद्धा एवं संवाद के प्रति लेखकों की स्नेह्मावना ही इस पुष्कल सामग्री को उपलब्ध करने में समर्थ हुई है। कुछ लेख तो इतने सुन्दर थे कि उनको प्रकाशित करने के लिए हम श्रन्त तक लालायित रहे किन्तु वे दीर्घ इतने थे कि हम स्थान-संकोच के कारण संकोच करके ही रह गए। हम श्रम्ला करते हैं कि विद्वान लेखक 'संवाद' को श्रपना समस्कर ही श्रानात रहेंगे श्रीर इसके कलेवर के श्रतुकूल छोटे छोटे लेख प्रेषित करेंगे।

हमारे तस लेखकों श्रीर पाठकों, दोनों की ही शिकायत श्राती रहती है कि प्रकाशित सामग्री में श्रशुद्धियाँ रह जाती हैं। प्रस्तुत श्रद्ध, भी इसका श्रिपवाद नहीं। में इस अपराध के लिए केवल स्मा याचना कर सकता हूँ। निदान मेरी समभ में श्रभी तक नहीं श्राया। कहीं कहीं तो पारडुलिपि के शुद्ध शब्दों को कुछ श्रीर शोध करके इस प्रकार श्रशुद्ध किया गया है उनको पढ़कर लेखक की श्रयोग्यता का भ्रम हो सकता है जैसे:—'शाश्वत' को 'शाश्वत' बना देना। श्रस्तु।

प्रसाद जी हिन्दी-साहित्य-कोष की अज्ञय निधि हैं। उनका सम्मान आज भारत में ही नहीं अपित विदेशों में भी है। गत वर्ष प्रसाद जयन्ती के अवसर पर रूस में साहित्यिक गोष्ठी का आयोजन किया गया था जो उनके गौरव का प्रतीक था। इस वर्ष भी उनकी जयन्ती के पावन अवसर पर अनेक रूप में अद्धांख्य लियाँ प्रस्तुत की जायगीं। यह अद्ध उसी अद्धांज लि का एक तुम्छ पूल है।

# विषय सुची

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ्री — -ीवर गौर कवियां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| प्रसाद का जीवन ग्रौर कृतियां  - प्रसाद का व्यक्तित्व ग्रौर कृतित्व  - ग्राचार्य नन्ददुलारे व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ाजपेयी ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ३. व्यक्तित्व का द्वन्द्व भीर प्रसादडा॰ प्रेमशंकर एम॰ ए॰, पी-एच॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | डी॰ १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३. व्यक्तित्व का द्वन्द्व स्नार प्रसादडा॰ प्रमरागर द्वार प्रमाद प्रमा | लिट/२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ४४. प्रसाद जो को चिन्तनधार। — डा॰ पुलायराय प्रमुक्त प्रमुक्ताथ पाएडेय एम॰ ए॰, पी-एच॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | डी० रम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| प्र. प्रसाद का युग-सदश्मी डा॰ श्रम्पुनाय पाएडप एस॰ एउ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| प्रसाद साहित्य में प्रेम ग्रीर सौन्दर्य डा॰ रामेश्वरलाल खरखेलवाल 'त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | क्या ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| - दिश (मन्द्र) (प्रमाद)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ७. भारतीय इतिहास के मर्मान्वेषी 'प्रसाद' —प्रो॰ रामप्रकाश अप्रवाल एम॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | To Xx                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| प्रसाद की नारी-भावना —सुश्री शीला तनेजा एम॰ ए॰, सा॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | रत्न० ६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| प्रसाद की नारा-भावना —पुत्रा राजा पर्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ह. श्री जयशंकर प्रसाद प्रवर्तक ग्रीर प्रवृत्तियाँ —प्रो॰ दीनानाथ 'शरण' एम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ० ए० ६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| १०. प्रसाद काव्य की पृष्ठभूमि—डा॰ ब्रजगोपाल तिवारी एम॰ ए॰, ड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ो लिंद ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| १०. प्रसाद को कविता : सामान्य परिचय तथा क्रमिक विकास का संके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>a</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ११. प्रसाद को कावता : सामान्य पारवय राज्य - प्रो० परमानन्द श्रीवास्तव एम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10 E0 E0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ्रेश प्रसाद का गीतिकाव्य — सुश्री सरोजनी मिश्रा एम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 33 ° U ° E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ्रिशे प्रसाद का गीतिकाव्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ्रे प्रसाद, निराला, पन्त, एवं महादेवी की रहस्य-भावना<br>—प्रो॰ जगमोहन प्रसाद मिश्र एम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ० ए० २०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| — प्रार जनाव का प्रकृति-चित्रण—प्रो॰ कैलाशचन्द्र भाटिया एम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | अ११ ० प्रका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| १५ ग्रांस का प्रतिपाद्य —डा॰ पद्मसिंह शर्मा 'कमलेश' ए                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | न०ए० १२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ्रेट्रे कामायनी का रचना-विधान —डा॰ रामानन्द तिवारी एम॰ए॰, डी॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | लिट १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ्रिं कामायनी में व्यापक जीवन-हिंड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -A0 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| —डा० विजेन्द्र स्नातक एम०ए०, पार्च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 210 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १०० कामायनी में दोशानकता —डा॰ द्वारिका प्रसाद एम॰ए॰, पी-एच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ० डा० १४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ्रहे. कामायनी में सामाजिक दर्शन<br>—डा० शिवस्वरूप शर्मा एम०ए०, पी-एच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ० डी० १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| —डा० शिवस्वरूप रामा एम उद् र गार्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | The state of the s |

%. कामायनी में श्रद्धा सर्ग का महत्व —डा॰ सोमनाथ गुप्त एम॰ए॰, पी-एच॰ डी॰ १६८ ्२१ कामायनी में देव-जाति —डा॰ कन्हैयालाल सहल एम॰ए॰, पी-एच॰ डो॰ १६७ ्रेर्र. कामायनी ग्रीर पद्मावत का रूपक तत्त्व -डा॰ मगवत् ब्रत मिश्र एम॰ए॰, पी-एच॰ डी॰ १७२ र कामायनी का मनोवैज्ञानिक श्राधार -श्री रामगोपाल द्विवेदी एम॰ए॰ र्रे. कामायनी में रहस्य की अनुभूति—श्री शंभुशारण 🔾 २४. प्रसाद जी का रस विवेचन -हा॰ म्रानन्द प्रकाश दीवित एम॰ए॰, पी-एच॰ डी॰ १६७ प्रसाद के एकांकियों पर एक म्रालोचनात्मक हिन्द -हा॰ रामचरण महेन्द्र एम॰ए॰, पी-एच॰ डी॰ २०६ प्रसाद के नाटकों का सौक्ठव -डा॰ जगन्नाथ प्रसाद शर्मा एम॰ए॰, २१४ प्रसाद के नाटक श्रीर रंगमंच -डा॰ राजेकुमारी शिवपुरी-एम॰ए॰, पी-एच॰ डी॰ २१६ २६ प्रसाद के नाटकों में द्वन्द्व-युद्ध डा॰ जगदीशचन्द्र जीषी एम॰ए॰, पी-एच॰ डी॰ २२२ प्रसाद के नाटकों की अभिनेयत —प्रो॰ वासुदेव एम॰ए॰ २२८ चन्द्रगुप्त नाटक में राष्ट्रीय चेते -श्री दुर्गाप्रसाद भाला २३३ ३२)स्कन्दगुप्तः समीक्षा —प्रो॰ मोहनबल्लभ पन्त एम॰ए० २३६. ३३. अजातर्रात्रु में काव्य और दर्शन —प्रो॰ इन्द्रपालसिंह एम॰ए॰ २४८

मो॰ सत्येन्द्र चतुर्वेदी एम॰ए॰ २५५

३४. ध्रुवस्वामिनी

### प्रसाद का जीवन और क्रांतयाँ—

जयशंकर 'पूसाद' का जन्म काशी के एक प्रतिष्ठित घराने में माध शुक्का क्या संवत् १६४६ में हुआ था। इनका परिवार 'सुँघनी साहू' के नाम से विख्यात था। इनके पिता का नाम श्री देवीप्रसाद जी साहू था। प्रसाद जी के परिवार जन धनी होने के साथ-साथ उदार भी थे। प्रसाद जी के पितामह इतने उदारशील थे कि गंगा स्नान से आते समय अपने पहिनने के वस्त्र भी दान में भिखारियों को दे देते थे। उदार होने के साथ ही साथ प्रसाद जी के व्यक्ति विद्यानुरागी भी थे। उनके घर पर कवियों का समाज सदैव जमा रहता था। बालक प्रसाद के अन्तस में इसी वातावरस ने कवि यनने के संस्कार जमा दिये।

प्रसाद जी की स्कूली शिना बहुत कम थी। स्कूल में उन्होंने अप्रेजी की आँठवीं कचा तक शिचा पाई थी, किन्तु घर पर ही उन्हें संस्कृत, हिन्दी, उर्दू तथा अप्रेजी की खूब शिचा मिली थी। बाद में उन्होंने स्वतन्त्र रूप से भी संस्कृत, उर्दू हिन्दी साहित्य का गहन अध्ययन किया। दर्शन का भी गम्भीर अध्ययन उन्होंने किया। किन्तु जिस शिचा ने उन्हें इतना महान बनाया वह कितावी शिचा मात्र ही न थी अपितु इस दुनिया से मिलने वाली शिचा का भी बड़ा हाथ था। प्रसाद जी को जीवन में निरन्तर संघर्ष का स्माना करना पड़ा और उन्हीं संघर्षों के बीच में उनका व्यक्तित्व निखर कर महान बन सका था। जैसाकि पाश्चात्य विद्वान (Nicholson) ने एक स्थान पर लिखा है:—

"Personality is a State of tension and can Continue

only if that state is maintained"

श्रियांत् संघपों के बीच में रहने से ही व्यक्तित्व निखरता है। प्रसाद जी का किव-व्यक्तित्व भी निरन्तर संघर्ष के जूकने से निखर पाया है। ग्रपनी बाल्यावस्था से ही उन्हें बड़े-बड़े संघषों का सामना करना पड़ा। बारह वर्ष की उम्र में ही प्रसाद जी के पिताजी का देहान्त हो गया ग्रीर इसके तीन वर्ष परचात् ही उनकी माता जी चल बसीं। पिताजी ग्रपने मरने के बाद बहुत बड़ा कर्ज छोड़ गये थे, व्यापार भी बहुत शिथिल हो गया था। घर की बागडोर प्रसाद जी के बड़े भाई ने ग्रपने हाथ में ली किन्तु दो वप बाद उनका भी देहान्त

में किता करते थे किन्तु वाद में वे खड़ी बोलों में करने लगे। उनकी ब्रजमाणा की प्रारम्भिक रचनाएँ 'चित्राधार' में संब्रहीत हैं। व्यपनी साहित्यिक प्रतिमा से उन्होंने हिन्दी साहित्य के प्रत्येक अंग को पृष्ट किया है। कितता, नाटक, कहानी, उपन्यास, निवंध आदि सभी चेत्रों में उनकी देन अदितीय है। केविंव की दृष्टि से आधुनिक युग के किवयों में वे सबसे आगे दिखाई पड़ते हैं। नाटककार की दृष्टि से हिन्दी नाटककारों में उनका स्थान सर्वोच है। कहानीकार की हैिस्यत से उनकी कहानियाँ हिन्दी में अपना विशेष महत्व रखती हैं। उपन्यास के चेत्र में यथार्थवादी धारा के वे प्रवर्त्तक हैं तथा ऐतिहासिक उपन्यासों का सूत्रपात भी उनके अधूरे उपन्यास 'इरावती' से होता है। निवंधकार की दृष्टि से उनके छायावाद, रहस्यवाद, काव्यकला आदि पर लिखे निवन्ध उनके गम्भीर अध्ययन के परिचायक हैं। इसके अतिरिक्त उन्होंने चम्पू, गीतिनाट्य आदि भी लिखे हैं। उनकी साहित्यक कृतियों का विवरण निम्न प्रकार है—

कविता—(१) चित्राधार (२) करुणाल्य (३) प्रेम पथिक (व्रजमाणा में) (४) प्रेम पथिक (खड़ी बोली में) (५) महाराणा का महत्व (६) कानन कुसुम (७)

भरना (a) ग्रॉस् (E) लहर (१०) कामायनी ।

नाटक—(१) सज्जन (२) कल्याणी परिणय (३) प्रायश्चित (४) राज्यश्री (५) विशाख (६) अजात्शाय (७) जनमेज्य का नागयत (८) कामना (६) स्कन्द-गुप्त (१०) एक घूँट (११) केन्द्रगुप्त (१२) ध्रुव स्वामिनी।

कहानी—(१) छाया (२) प्रतिध्वनि (३) ग्राँधी (४) ग्राकाशदीप ग्रौर (४) इन्द्रजाल। इसके ग्रितिरिक्त 'चित्राधार' से भी कुछ कहानियाँ संग्रहीत हैं।

उपन्यास—(१) कंकाल (२) तितृली (३) इरावती (अपूर्ण)

निवन्ध-'कान्य कला तथा ग्रन्य निवंध' पुस्तक में संग्रहीत। इसके

श्रतिरिक्त उन्होंने 'उर्वशी', 'प्रेमराज्य' चम्यू भी लिखे हैं।

उनकी इतिहास सम्बन्धी खोजें 'चन्द्रगुप्त', 'स्कन्दगुप्त', 'स्रजातराउं' नाटकों की भूमिकास्त्रों में स्त्रीर 'इन्द्र' नामक निवंध में सन्निहित हैं। प्रसाद जी जीवन पर्यन्त संघषों से जूफते रही स्त्रीन्तम समय में उन्हें कुछ स्रवकाश मिल सका या स्त्रीर इसी के फलस्वरूप वे एक निश्चित योजना के स्रानुसार साहित्यिक कृतियों को देना चाहते थे। इस योजना के बारे में उनके मित्र वाचस्पति पाठक ने लिखा है—''लिखने पढ़ने का काम उनका स्रव्यवस्थित ही रहा। कभी जमके स्तर्छ लिखा ही नहीं। स्राज लिखा तो महीनों नहीं। चीज पूरी हो जाये यह भाग्य की ही बात है। लोग इसके लिये बराबर याद दिलाते—'इसे पूरा कर दीजिये,

यह लिख दीजिये। 'श्रीर वह हूँ, हाँ करके बात खत्म कर देते। श्रपनी श्रन्तिम वीमारी से पूर्व एक ऐसी ही वातचीत चलने पर उन्होंने मुक्त से कहा "तुम बहुत तंग करते हो तो श्रव हमने भी निश्चय किया है कि 'इन्द्र' महाकाव्य (जिसको चार भागों में लिखने की तैयारी वह बहुत दिनों से कर रहे थे, श्रीर सच तो यह है कि 'कामायनी' उसी-के वीच से निकल पड़ी एक चीज थी) के साथ-साथ मैं तुम्हें प्रतिमाह एक सामाजिक नाटक श्रीर एक उपन्यास देता चलूँगा।'' इस प्रकार हम देखते हैं कि यदि वे इस वर्ष भी श्रीर जीवित रहते तो श्रनेक बहुमूल्य कृतियाँ हिन्दी-साहित्य को भेंट करते। यदि प्रसाद जी कवीन्द्र रवीन्द्र की उम्र पाते तो निश्चय ही वे रवीन्द्र के समकच्च श्रा जाते। वैसे भी हिन्दी में यदि कोई रवीन्द्र हो सकता है तो वह प्रसाद जी हैं। प्रसाद जी ही श्राधुनिक हिन्दी कविता में ऐसे किव हुए हैं जिन्हें हम श्रासानों से विश्व के श्रन्य कवियों के समकच्च रख सकते हैं। उनका महाकाव्य 'कामायनी' विश्व के महाकाव्यों की पंक्ति में श्रासानी से रखा जा सकता है।

### 'प्रसाद' का व्यक्तित्व और कृतित्व

—ग्राचार्यं नन्ददुलारे वाजपेयी

्रिवर्गीय 'प्रसादजी' हिन्दी के युग निर्माता कवि और साहित्यकार हुए हैं। उनका निधन १५ नवम्बर सन् १६३७ को हुआ था, परन्तु इन बीस वर्षों में उनकी कीतिं लेषमात्र मलिन नहीं हुई है। इन वर्षों के उनके सम्बन्ध में अनेकानेक निवंध श्रीर पुस्तके प्रकाशित हुई हैं। उनके साहित्य के विविध श्रंगों पर तथ्यपूर्ण श्रनु शीलन हुए हैं। कतिपय विश्वविद्यालयों में उन पर तथा छायावादी युग पर, जिसके वे एक प्रधान प्रतिनिधि थे, साहित्यिक शोधकार्य भी किया गया है, जिससे उनकी रचनात्रों श्रीर उनके व्यक्तित्व का महत्व प्रकाश में श्राया है। यह ठीक है कि अभी हम प्रसाद जी के जीवन और व्यक्तित्व के इतने समीप हैं कि अपने देश की साहित्यिक परंपरा और इतिहास में उनकी वास्तविक देन का निरूपण और निश्चय करना इमारे लिए कठिन कार्य है; परन्तु प्रसाद के जीवन श्रौर कृतित्व के संबंध में जितनी भी प्रामाणिक सामग्री एकत्र की जा सके, की जानी चाहिए। समय बीत जाने पर उनकी प्रत्यच जानकारी संबंधी संस्मरण नहीं मिल सकेंगे, न इस संपूर्ण व्यक्तित्व और वातावरण का ही आँखों देखा उल्लेख किया जा सकेगा जिसके भीतर से प्रसाद की प्रतिभा प्रस्कृटित और विकसित हुई थी। अतएव इस विषय की जितनी भी सामग्री एकत्र की जा सके करली जानी चाहिए। आगे चल-कर उसका उचित उपयोग हो सकेगा। ध्यान इतना ही रखना है कि वह सामग्री जो इस एकत्र करें, यथासंभव मर्वांगीण हो; साथ ही वह तटस्थ श्रीर तथ्यान्वेषिणी दृष्टि से संग्रह की जाय।

श्री जयशंकर प्रसाद एक असाधारण व्यक्तित्व-संपन्न पुरुष थे। वे अधिक कँचे न थे, किन्तु उनका पृष्ट और सुगठित शरीर था। गोरे मुख पर सुसकान प्रायः सदैव खेला करती थी। मित्र मंडली में उनके समज्ञ अनावश्यक गंभीरता, विष्ण्यता या दिखावट तो रह ही नहीं सकती थी। प्रसाद जी मित्रों का स्वागत बड़ी आवर्षक और आत्मीय नेत्रगति से करते थे, अवसर मित्रों के कंघे पकड़कर हलके ढंग से भक्तभीर देते थे जिससे यदि कहीं खिन्नता या उपालंभ का भूत सवार हो तो तुरंत उतर जाय। रहां सहा अवसाद उनके ठहाकों से दूर हो जाता था।

प्रसाद जी के ठहाकों में उदारता श्रीर घनिष्ठ मैत्री के भाव व्यंजित होते थे। यह कहना सत्य है कि प्रसाद जो की गोष्ठी में कृत्रिमता के लिए कोई स्थान न था, यह भी सच है कि उनकी गोष्ठी से लोग प्रसन्न श्रीर हँसते हुए ही निकलते थे।

प्रसाद जी के पतले ओठों में सरल आत्मीय मुसकान खूब फबती थी। पान का हल्का रंग उनके ओठों को ताजगी और चमक दिए रहता था। प्रसाद जी घर पर प्रायः खहर के कुचें और घोती में रहा करते थे, परन्तु बाहर निकलने पर रेशमी कुर्ता, रेशमी गांधो टोपी, महीन खहर की घोती, रेशमी चादर या दुण्टा, फलस्लीपर जूते और एक छड़ी हाथ में रहती थी। प्रसाद जी को छड़ी रखने का विशेष शौक था, यद्यपि वह पूरी तरह अलंकार का ही काम देती थी। एक वार जब आचार्य श्यामसुनंदर दास जी ने उन्हें मसूरी से लाकर एक सुन्दर छड़ी मेंट की, तब प्रसाद जी बड़े प्रसन्न हुए थे और सभी मित्रों को बारी बारी से दिखा कर ही उन्हें संतोष हुआ।

मंदिर, फुलवारी और अखाड़ा प्रसाद गृह के तीन सर्वप्रिय अंग रहे हैं। प्रसाद जी अपने मित्रों को जब वे अकेले दुकेले आते थे, अपने साथ ले जाकर फुलवारों में ही बैठालते थे वहीं बातचीत चलती थी। अधिक सख्या होने पर वे मित्रों के लिए बैठक खुलवाते थे। फुलवारी में ही अखाड़ा था और उसी के एक शीर्ष पर शिव-मंदिर था। अखाड़े की सबसे अधिक स्मरणीय वस्तु वे मुग्दर थे जिनका वजन देखकर यह अनुमान करना कठिन हो जाता था कि प्रसाद जैसे कलाकार भी उसे भाँजते रहे होंगे। परन्तु वात सच थी, प्रसाद जी बतलाते थे कि वे मुग्दर उन्हों के भाँजने के लिए बनवाए गए थे और एक पहलवान उन्हें इसकी शिद्धा देने आया करता था।

मंदिर में पूजा तो नित्य होती थी, परन्तु उत्सव आयोजन वर्ष में एक ही दो बार हुआ करते थे। प्रसाद जी शैव थे और ज़ड़ी श्रद्धा से शंकर जी की भावना करते थे। उन्हें शिव संबंधो भारतीय दर्शन की निष्पत्तियाँ बड़ी प्रिय थी। शंकर से संबंध रखने वाले पौराणिक प्रतीकों को वे बड़ी कचि और मनोयोग से समभने और समभाने की चेष्टा करते थे। शंकर जी के बाद ही वे कुष्णा के चमत्कार पूर्ण चरित्र के प्रशंसक और श्रद्धालु थे। पिछले दिनों में वे इन्हें के चित्र की और विशेष रूप से आकृष्ट हुए थे और इस पर एक नाटक लिखने का विचार करते थे। यह कार्य वे पूरा न कर पाए। परन्तु अपने निबंधों में उन्होंने इस बात की स्पष्ट सुचना दी है कि आनन्दवादी और शक्तिवादी विचारधारा

के प्राचीनतम प्रतिनिधि इन्द्र ही ये ग्रीर वर्त्तमान भारतीय जीवन में इन्द्र के उस स्वरूप का, देश की रज्ञा का दायित्व रखने वाले नवयुवकों के लिए विशेष उपयोग है।

श्रुखाड़े श्रीर मिदर से भी कदाचित श्रिषक श्रिय प्रसाद जी को उनकी फुलवारी थी जिसमें एक न एक नई चीज बोने श्रीर दिखाने का शौक उन्हें श्रुन्त तक रहा। प्रसाद जी की वाटिका वहुत बड़ी न थी श्रीर न विशेष सिजत ही; फिर भी इसके प्रति उनका एक श्रुनोला श्रुनुराग था। कदाचित इस वाटिका से उनकी कतिपय मनोरम जीवन स्पृतियाँ संलग्न रहीं हैं। प्रायः प्रसाद जी श्रुपनी लिखने की कापी लेकर यहीं श्रा जाते थे श्रीर यहीं बैठकर जब तक इच्छा करती थीं, लिखा करते थे। उनकी श्रुषिकांश काव्य रचनायें या तो इस फुलवारी में हुई या रात्रि के समय मकान की दूसरी मंजिल पर । कामायनी का मुख्य भाग नए घर श्रीर नई बैठक में रात्रि के पिछले पहरों में लिखा गया था।

ग्रस्तु, यह तो प्रसाद जी को घर को चौहदी में देखने की चेष्टा की गई।
उनके पारिवारिक श्रीर सामाजिक जीवन को भी थोड़ी सी चर्चा की जा सकती
है। प्रसाद का परिवार बहुत वड़ा न था—पत्नी, भाभी श्रीर एक ही पुत्र रत्नशंकर। यह में उनके प्रौढ़ काल की चर्चा कर रहा हूं। उनकी बाल्यावस्था में
उनका परिवार काफी भरा पूरा था। किन्तु क्रमशः वह घटता श्रीर चीण होता
चला गया। कदाचित् प्रसाद जी का शेष कुटुन्वियों के प्रति धनिष्ठ स्नेह हो गया
था। मामी के प्रति अपने समादर की वे कभी कभी चर्चा करते। पुत्र के लिए
उनके मन में एक इल्का आवेग भरा किन्तु ऊपर से सौम्य श्रीर संयत स्नेह था।
पत्नी के प्रति उनकी मावना का पता उनके पुत्र के 'मां' स्वर से ही लगाया जा
सकता था क्योंकि वे उनके संबंध में, भारतीय शालीनता के श्रनुसार कभी कुछ
कहते न थे। प्रसाद का पारिवारिक जीवन सामान्य रूप से सुखी था, यह कहा जा
सकता है।

परिवार ग्रीर मित्रमंडली के बाहर एक सार्वजितिक या सामाजिक व्यक्ति के रूप में प्रसाद जी कम ही ग्राते थे। उन्हें 'ग्रपने साहित्यिक ग्रीर गार्हिश्यक कार्य से ग्रवकाश नहीं मिलता था। प्रायः सन्ध्या समय वे बनारस चौक के समीप गली वाली ग्रपनी सुंघनी साहू की दुकान पर बैठते थे जहाँ जाने-ग्रनजाने सभी प्रकार के लोग उनसे मिलने ग्राते। मित्रों से प्रसाद जी जितने खुले रहते थे, ग्रपरिचितों से जतने ही शालीन ग्रीर मित्रमाधी थे। कुछ थोड़े से चुने हुए वाक्यों में बे उनके प्रश्नों का उत्तर दे देते। यदि कहीं किसी वाद विवाद की संभावना

दखते, तो मौन ही रह जाते। परन्तु यदि मित्रों का जमवट रहता तो दिल खोल कर कार्ने करते, फटितयाँ भी कसते और कभी किसी का रहस्योद्घाटन करते। परन्तु इन समस्त चर्चाओं में प्रसाद जी के खुले दिल की प्रसन्न भावना ही काम करती, वैमनस्य या ईर्घ्या-द्वेष के लिए उनके स्यक्तित्व में स्थान न था।

समा-सोसाइटियों ग्रथवा मापण-व्याख्यानों से प्रसाद जी को बहुत कम दिन या, परन्त वित्मय या कौत्हल पूर्ण वार्ता, देश विदेश के ग्रनुभव, ग्रौर यात्रा वर्णनों से वे विशेष ग्राहुष्ट रहते थे। कभी कोई ऐसा व्याख्याता ग्रा गया तो प्रमाद जी उसे सुनने ग्रवश्य जाते। मुक्ते स्मरण है एक बार तिब्बत-यात्रा संबंधी राहुल जो का मापण सुनने के लिए वे दूर तक पैदल चलकर गए थे, ग्रौर मुक्ते मां इसे सुनने का ग्राग्रह किया था। किव सम्मेलनों को प्रसाद जी नापसन्द करते थे; पर छोटी गोष्टियों में किवता सुनना ग्रौर सुनाना उन्हें प्रिय था। एक ही बार नागरी प्रचारिणी सभा के बड़े समारोह के मैंने उन्हें 'ग्राँस' की पंक्तियों का सस्वर पाठ करते सुना था। सारी सभा उनके किवता-पाठ से मुग्ध हो गई थी।

प्रसाद के साहित्यिक जीवन का आरम्भ एक कवि के रूप में हुआ था। उनके आरंभिक पद्यों में अतीत की सुखद स्मृतियों की एक इलके विषाद से भरी प्रतिक्रिया दिखाई दी; साथ हो उनमें यौवन ग्रौर श्रंगार की श्रतृप्त ग्रातिशयता मी लगी हुई थी। 'चित्राधार' ग्रौर 'कानन कुसुम' के छाया संकेतों में इन्हीं दबी भावनात्रों का त्रामास मिलता है त्रौर 'भरना' की 'छेड़ो मत यह सुस का करा है ' 'उत्ते जित कर मत दौडाश्रो यह करुणा का यका चरण है' श्रादि पंक्तियों में इसकी गूंज है। 'श्रांसू' में किव का यह वैयक्तिक पद्म पूरी तरह उभर श्रांया है। परन्तु इसी के साथ कवि की एक ग्रिमिनव दार्शनिकता उतनी ही प्रभावशालिता के साथ काव्य का अंग वन गई है। उद्दाम श्रृंगारिक स्मृतियों के साथ संस्पूर्ण क साय कारक दार्शनिकता 'त्रांसू' की विशेषता है। भावनात्रों के त्रसाधारण उद्देश के साथ उतनी ही प्रगाढ़ दार्शनिक अनुभूति का थीग रचना में एक अपूर्व उद्दर्श के ताच उड़ाता है। यह दर्शन शासित प्रेम-गीति नई कल्पना तथा नए काल्याभर्या का योग पाकर युग की एक प्रतिनिधि कृति हो गई है। त्रया नए काल्यान रेड ग्रुनेक कवियों ने इस छन्द ग्रौर इसी भावधारा की श्रतकृति करनी चाही। अनक कावया न रूप अ इससे केवल इतना ही लिहात होता है कि इस रचना के प्रति साहित्सिक इसस कवल इता। १. जाराज्य रहा है। 'त्रांस्' के अनन्तर प्रसाद जी के प्रगीतों त्र म ग्रायामारण आगार । 'लहर' में श्राधिक परिष्कृत सौन्दर्श चित्रण श्रीर

संयमित भावनाधारा है। दो चार गीतों में अतीत की मनोरम स्पृतियाँ भी आई हैं, पर उनमें 'आंस्' की सी अमाव या शून्यता की व्यंजना नहीं है। अब तो वे मनोरम स्ण जगत में नया सौन्दर्य लाने की चेष्टा में संलग्न हैं। 'ओ सागर संगम अहण नील' जैसे कुछ गीत प्रसाद की की पुरी यात्रा के स्मारक हैं और प्राकृतिक सौन्दर्य की अनोखी काँकी से समन्वित हैं। प्रेम और करणा की तात्विक भावना का चित्रण 'लहर' में महात्मा बुद्ध के जीवन-प्रसंग और उनकी दार्शनिकता की पार्श्व-भूमि पर किया गया है। शेरसिंह का 'शस्त्र समर्पण' और 'प्रलय की छाया' के रूप में दो नाटकीय आख्यानक गीतियाँ भी 'लहर' में हैं। उनमें क्रमशः पराजित वीरत्व' और सौन्दर्य गर्व का विवरणपूर्ण मनोवैज्ञानिक चित्रण है। प्रसाद जी की रेखाएं इन चित्रणों में पर्याप्त पुष्ट हैं, जो उनकी कलात्मक समृद्धि का प्रमाण कही जा सकती है। इसी 'लहर' में 'बीती विभावरी जागरी' शीर्षक वह जागरण गीत है, जो कदाचित प्रसाद जी के सम्पूर्ण काव्य प्रयास के साथ उनकी युग-चेतना का परिन्वायक प्रतिनिधि गीत कहा जा सकता है।

'कृ मायनी' प्रसाद जी के कृतित्व का सर्वोत्कृष्ट स्वरूप है। जिसमें सर्वोञ्जपूर्ण जीवन दर्शन नारी-पुरुष का सम्पूर्ण चित्रण और नई जीवन परिस्थितियों का
व्यापक निरूपण है। नए ज्ञान का विस्तृत उपयोग उसमें किया गया है। 'कामायनी' में किव प्रसाद ने आदि मानव का आख्यान लिया है और उसे
प्राचीन कथा तन्तु का सहारा लेकर नए उपकरणों से सज्जित किया है। कथानक
में मनोविज्ञान के साथ मानव सम्यता के विकास का वैज्ञानिक चित्र भी दिखाया
गया है। इस प्रकार काव्य का कथानक तो नए विज्ञान का उपयोग करता है,
उसे गति और विस्तार देता है; और इस विज्ञान संमत विकास को सार्थकता
और आलोक देने के लिए किव ने भारतीय दर्शन का सुन्दर उपयोग किया है।
'कामायनी' के कथानक या वस्तु संघटन में जिस प्रकार पश्चिम की नई वैज्ञानिक
सम्पत्ति के साथ भारतीय दर्शनों की प्राचीन निधि का उपयोग किया गया है, उसी
के अनुरूप 'कामायनी' में दो नारी चरित्र भी हैं—एक श्रद्धा 'भारतीय भावना
और दर्शन को प्रतिनिधि, और दूसरी 'इड़ा' नए वैज्ञानिक विकास की प्रतीक।
इन दोनों का सन्तुलन और समन्वय नवीन भारतीय संस्कृति को 'कामायनी' के
कवि की नई देन है।

प्रसाद जी ने नाट्य-चेत्र में नाटक को नए चरित्र, नई घटनाएं, नया ऐति-हासिक देशकाल नया आलाप संलाप, संलेप में सम्पूर्ण नया समारंभ दिया है। हिन्दी नाटकों में नया युग प्रवर्तन होने लगा। प्रसाद के नाटक ऐतिहासिक हैं, इसलिए घटना और चरित्र का स्वतंत्र निर्माण और जीवन-समस्याओं या संघर्षों की योजना उनमें इतिहास की पावंदी के भीतर हुई है; पूर्ण स्वतंत्रता के साथ नहीं। इस दृष्टि से प्रसाद जी के नाटक उनके 'कामायनी' काव्य की भांति पूर्ण निर्माणात्मक मौलिकता लेकर नहीं आए हैं। पर ऐतिहासिक नाटक के इस प्रारंभिक प्रतिबंध को स्वीकार कर लेने पर, इतिहास की पाबंदी के भीतर, घट-नात्रों की नाटयोपयोगी योजना, चरित्रों और परिस्थितियों का संवर्ष श्रीर द्वन्द्व श्रीर नाटक में ऐतिहासिक देशकाल के समुचित प्रसार के साथ शिष्ट ग्रीर सौम्य माषा में कहीं कुछ काव्यात्मकता लिए हुए और कहीं विनोद के हलके पट से अनरंजित संवादों की सिंट प्रसाद जी ने की है। उनके नाटकों में कई प्रकार की त्रटियां लोगों ने देखी हैं और संभव है भविष्य में भी देखें; पर हिन्दी नाटकों को नवीन स्वरूप श्रीर नया जीवन देने में प्रसाद जो का कार्य ही सर्वोपरि है। इतिहास की घटनात्रों को नाटकीय वस्तु के रूप में ढालकर सजीव पात्रों की सष्टि करना और अतीत के उन व्यक्तियों और परिस्थितियों के प्रति आज के पाठक श्रीर नाट्य दर्शक का मन रमा लेना प्रसाद जी की विशेषता है। उनके जाटकों में घटनाओं के ग्राकर्पण की श्रपेता चरित्रों की विविधता श्रीर उनकी मनोभाव-नाश्चों का उन्मेष श्रौर प्रदर्शन श्रधिक है। प्रसाद के नाटक इतिहास के रूखे ग्रस्तित्व को नाटकीय कौत्हल, प्रभावशाली दृश्य विधान श्रीर कला की चुमतका-रिता देने में समर्थ हए हैं।

प्रसाद जी की कहानियाँ कल्पना प्रधान हैं श्रीर प्राकृतिक वातावरण का वहा सुन्दर उपयोग करती हैं। उनकी श्रिधिकाँश कहानियों की रंगभूमि प्रकृति के खुले प्रसार में हैं। प्रस्तुत वायु मंडल में विस्मय कारक श्रीर साहसिक घटनावली के बीच मनोवैशानिक श्रीर सांस्कृतिक चित्रण प्रसाद की कहानियों की विशेषता है। उनके प्रेम-कथानकों में भी मनोवैशानिक श्रीर प्राकृतिक पार्श्वभूमियाँ रहा करती हैं श्रीर प्रशंगानुहर देशप्रेम या कोई ऐसी ही सांस्कृतिक मावना या श्राद्श खुड़ा रहता है। प्रसाद की कहानियों में वातावरण का चित्रण विशुद्ध कहानी के लिए कुछ श्रिधक हो जाता है। उसमें वस्तु श्रकन की प्रवृत्ति श्रिधिक हैं, जिसके कारण कहानियों की गति में किंचित श्रिथिलता भी दिखाई पहती हैं। श्रतीत की सजीव करने की चिन्ता प्रसाद जी को श्रिषक रहती हैं। श्रतीत की सजीव करने की चिन्ता प्रसाद जी को श्रिषक रहती हैं। श्रतीत की सजीव करने की चिन्ता प्रसाद जी को श्रिषक रहती हैं। श्रतात की स्वांच का व्यांच कहानियाँ सांस्कृतिक श्रीर भाषा की पर्याप्त श्रालंकारिता रहती है। प्रसाद की कहानियाँ सांस्कृतिक श्रीर भाषा की पर्याप्त श्रालंकारिता रहती है। प्रसाद की कहानियाँ सांस्कृतिक श्रीर भाषात्मक रचना की हिंध से श्रन्ति है। प्रसाद की कहानियाँ सांस्कृतिक श्रीर भाषात्मक रचना की हिंध से श्रन्ति है। प्रसाद की कहानियाँ सांस्कृतिक श्रीर भाषात्मक रचना की हिंध से श्रन्ति है। प्रसाद की कहानियाँ सांस्कृतिक श्रीर भाषात्मक रचना की हिंध से

कहानियों के उत्कृष्ट उदाहरण हैं। प्रसाद के उपन्यास मध्यमवर्गीय सामाजिक समस्यात्रों, ज्यवहारों ग्रीर परिस्थितियों को लेकर त्रारम्म हुए थे। 'कुंकाल', उनका प्रथम उपन्यास, विचार प्रधान है। उसमें प्रसाद जी ने उच्च जातीयता ग्रीर ग्रामिजात्य की भावनान्नों पर एक बड़ा प्रश्न चिन्ह लगाया है। हमारे ग्रादर्श-वादी चरित्र को भी वास्तविक परिस्थितियों में परल कर कच्चा सिद्ध किया है। 'कंकाल' की ग्रपेक्षा 'तितली' उनकी ग्राधिक कलात्मक कृति है। इसमें प्रसाद जी ने किसानों ग्रीर मजदूरों के जीवन चित्र उपस्थित किए हैं। किसान-वालिका 'तितली' उपयास की प्रमुख पात्र है। वह स्वल्प-शिक्षित किन्तु महान ग्रथ्यवसायी लड़की है। उसके चित्रण द्वारा प्रसाद जी ने ग्रामीण परिस्थिति में नया उत्साह मरने की चेष्टा की है। उन्होंने ग्रामीण नवनिर्माण संबंधी श्रपने सुक्ताव भी रक्खे हैं, जो सहयोगिता ग्रीर सहकारिता के ग्रादशों पर ग्राधारित हैं। प्रसाद का तीसरा उपन्यास 'इरावती' ऐतिहासिक ग्राधार पर लिखा जा रहा था। उसका जितना ग्रंश लिखा गया है उतने से ही उसके एक श्रेष्ठ सांस्कृतिक कृति होने का प्रमाण मिलता है। किन्तु प्रसाद जी की ग्रासायिक मृत्यु से उनकी यह कृति ग्राधार रह गई।

प्रसाद जी की समस्त रचनाओं को देखने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि वे एक प्रतिमासंपन्न साहित्यकार तो थे ही, बड़े मनस्वी और चिन्तनशील लेखक भी थे। उनकी रचनायें क्रमशः प्रौढ़ होती गई हैं, जो उनके व्यक्तित्व के विकास की परिचायक हैं। प्रसाद जी ने अपने जीवन के अन्तिम वर्षों में कुछ निबंध भी लिखे थे जो उनके साहित्यक और शास्त्रीय ज्ञान तथा अन्तर्ह ष्टि का प्रमाण देते हैं। यदि वे संघातिक रोग द्वारा समय के पूर्व ही हमसे विच्छिन्न न कर लिए जाते, तो हिन्दी साहित्य और भारतीय जीवन उनकी अन्य उत्तमोत्तम कृतियों से भी विभूष्यत होता। उनकी अन्तिम कृतियों को देखने से यह लिखत होता है कि उनकी प्रतिमा लेशमात्र भी कु ठित नहीं हुई थी, वरन उनका मानसभंडार अनेक सन्दर और मूल्यवान रन्तों की भेंट भारती के चरणों में करने की तैयारी कर रहा था।

#### व्यक्तित्व का द्वन्द्व और प्रसाद

—डा० प्रे मशङ्कर

साहित्य में व्यक्तित्व का प्रकाशन किस सीमा तक होता है, इस विषय में विचार कों ने पूर्णत्या विरोधी, विचार भी प्रकट किए हैं। साहित्य व्यक्तित्व का प्रकाशन है अथवा वह उससे पलायन है, ये दोनों वाक्य स्थूल दृष्टि से परस्पर विरोधी प्रतीत हो सकते हैं, किन्तु यदि 'व्यक्तित्व' की व्यापक परिधि पर दृष्टि रक्ती जाय तो इनका अन्तर अपेबाकृत कम हो जायगा। मानव का क्रियाशील उत्कृष्ट व्यक्तित्व अखरुड इकाई के रूप में हमारे समन्न आता है, किन्तु उसके अनेक पटल होते हैं जो साहित्य में अनावृत हो सकते हैं। कृतिकार अपने व्यक्तित्व के महत्त्वपूर्ण पटल ही प्रस्तुत करता है। शेष पर उसे नियंत्रण रखना पड़ता है। उसका यह व्यक्तित्व किस प्रकार अनावृत होता है, यह प्रश्न स्वन-प्रक्रिया से सम्बन्ध रखता है। अपने कर्ष्वमान चेतन को अभिव्यक्ति देने के अतिरिक्त महान लेखक अनेक प्रकार के व्यक्तित्व गढ़ते भी हैं।

प्रसाद में व्यक्तित्व-सम्बन्धी ये दोनों ही स्वरूप मिलते हैं। यह निश्चित है कि अधिकांश लेखकों की मांति उनके लेखन की आरम्भिक प्रेरणा व्यक्तिगत जीवनानुभूति है। 'भरना' के अनेक गीतों में किवें का यह व्यक्तिगत स्वर् अनालंकत रूप में भलक आया है। किन्तु कोई भी महत्त्वपूर्ण साहित्यकार अधिक समय तक स्वयं से उलम्म कर नहीं रह सकता। उसे अपनी अनुभूतियों का चेत्र व्यापक करना पड़ता है, जिसके लिए विभिन्न प्रकार की पढ़ित्याँ अपनाई जा सकती हैं। किसी दर्शन अथवा सिद्धान्त का आवरण उन पर चढ़ाया जा सकती हैं। किसी दर्शन अथवा सिद्धान्त का आवरण उन पर चढ़ाया जा सकता है। ऐसी स्थिति में दर्शन, राजनीति आदि का आअथ लेना होगा। अनुभूतियों के नियमन, नियन्त्रण की नवीनतम प्रणाली वौद्धीकरण की है। इस प्रकार की प्रक्रिया में एक खतरा यह रहता है कि कहीं साहित्य आत्म-प्रवंचना न बन जाय। क्योंकि अनुभूति के पल्लवन-पोषण की ये प्रणालियाँ अधिक स्वामाविक नहीं कही जा सकतीं। प्रसाद ने भाव-नियमन के लिए किसी बाह्य उपचार का आअथ अपेदाछत कम ही प्रहण किया है। इसे हम उनका आत्मानुशासन कह सकते हैं, जिसकी सहायता से उन्होंने अपनी भावनाओं

का उदात्तीकरण किया। यह उनके विकासशील व्यक्तित्व का परिणाम है, जो उन्हें 'चित्राधार' की साधारण ग्रामिक्यक्ति से 'कामायनी' जैसी प्रौढ़-कृति तक ले गया। ग्रात्मानुशासित लेखक साधारण प्रवचनकर्ता होने से बन जाता है, क्योंकि वह वाह्य प्रचलित जीवन-सिद्धान्तों को साहित्य में रूपान्तरित कर देने मान्न से सन्तुष्ट नहीं हो जाता। प्रसाद ने ग्रपने व्यक्तित्व का विकास किया। जीवन को ग्रपनी जिज्ञासु ग्रौर जागरूक दृष्टि से देखा ग्रौर उसे रसिक्त ग्रामिन व्यक्ति देने का प्रयत्न किया। 'कामायनी' के ग्रान्तिम सर्ग दर्शन के भार से बोभिल दिखाई देते हैं, पर उनसे नीरसता की शिकायत जल्दी नहीं को जा सकती। श्रेष्ठ-साहित्य विशेषतया काव्य की यही सार्थकता है—कि वह सभी कुछ ग्रपनी रसवती पगडंडी, से गुजार दे। जैसा प्रसाद ने स्वयं कहा है—'छिप-छिप किरणें ग्रातीं जव, मधु से सींची गिलयों में।'

प्रसाद अपने व्यक्तित्व को अधिक छिपा नहीं पाए । संगोपन में उन्हें आंशिक सफलता ही प्राप्त हुई है। मेरी, धारणा है कि व्यक्तित्व से पलायन की वृत्ति लेकर चलने वाला लेखक कभी कभी एक संकीर्ण दायरे की स्रोर बढ़ता चला जाता है। वह 'विशिष्ट वर्ग' का स्वर बन कर रह जाता है। एक आदर्श सिद्धान्त की स्रोट में खरा-खोटा सभी कुछ चला देने की कोशिश की जाती है, श्रीर कभी-कभी इस प्रकार के लेखक आत्म-प्रवंचना तथा वाह्याडम्बर के शिकार हो जाते हैं। उनमें ईमानदारी श्रीर सचाई क्रमशः कम होती जाती है, जो साहित्य के लिए सबसे अधिक घातक है। प्रसाद ने अपने व्यक्तित्व को वाणी दी है, बिना ग्रिधिक दुराव ग्रथवा संकोच के। हाँ, उसमें शालीनता श्रौर संयम अवश्य है। भाव-चेत्र में हम इसे उदात्तीकरण और शिल्य-चेत्र में लाचिणिक अभिव्यक्ति कह सकते हैं, तुलसी के शृंगार-वर्णन में विशेषतया राम-सीता के सम्बन्ध को लेकर शील तथा मर्यादा दिखाई देते हैं पर दोनों कवियों के कार्य-कारण में बड़ा अन्तर है। एक में प्राचीन भक्त किन भ्राध्यात्मिक नैतिकता है, दूंसरे में आधुनिक मानव-वादी साहित्यकार के गुरू-दायित्व की भावना। जीवनी और व्यक्तित्व में जो सूदम अन्तर है, उसे हिन्दी में निराला के अनन्तर संभवतः प्रसाद ने सबसे अधिक जाना-पहिचाना था। निराला की निर्वेयक्तिकता यद्यपि प्रसाद में नहीं मिलती, किन्तु उन्होंने श्रपने व्यक्तित्व को विकसित करके ही उसे अभिव्यक्ति दी। 'श्राँस्' इसी, व्यक्तित्व का प्रकाशन है, यदापि जीवन की किसी घटना-विशेष को उसकी प्रमुख प्रेरणा स्वीकार किया जा सकता है। इन दोनों के मध्य ऐसा अन्तराला रख दिया गया है कि पाठक, समील्क अनुस- न्धान करते रह जाते हैं, श्रीर कुछ को तो उस प्रेम-कान्य में रहस्यवाद के भी दर्शन होने लगते हैं। महान साहित्यकारों की यह असाधारण विजय है।

साहित्य में व्यक्तित्व-प्रकाशन की एक नई प्रणाली प्रसाद में देखी जा सकती है, जो किंचित-जटिल होते हुए भी मौलिक है। उन्होंने व्यक्तित्व के द्वन्द्व को अभिन्यक्ति दो है। इसे किंचित स्पष्टता के साथ कहूँ तो यह स्वीकार करना होगा कि स्वयं लेखक में जो व्यक्तित्व का द्वन्द्व था, उसने साहित्य में श्रमिन्यक्ति प्राप्ति की है। पर प्रसाद ने इस द्वन्द्व का लाभ उठाया, एक सन्तुलन स्थापित करने में । वैज्ञानिक सिद्धान्त है कि जब दो समान भार की शक्तियों में पारस्परिक तनाव होता है, तव उनमें सन्तुलन बना रहता है। प्रसाद के संघर्ष श्रीर द्वन्द्व भरे व्यक्तित्व की यही विशेषता है - कि उसमें विकर्षण, दिग्नम, कुएठा कम है। यह इन्द्र विरोधी शक्तियां के मिलन से जीवन का एक नया श्रासन तैय्यार करता है। इसे इम उनकी समीकरण श्रथवा समन्वय की शक्ति कह सकते हैं। प्रश्न है—िक यह इन्द्र किस स्तर पर स्रोकित हुआ है ? आध्या-त्मिक, मनोवैज्ञानिक, राजनीतिक. वौद्धिक किस विन्दु पर उसका परिपाक हुन्ना है ? सम्भवतः इनमें से किसी एक वर्ग के भीतर उसका आकलन नहीं किया जा सकता ? हैमलेट जैस मानसिक दन्द्र के पात्र मनोविज्ञान के निकट हैं और उसके सर्वोत्तम उदाहरण कहे जा सकते हैं। श्राध्यात्मिक संघर्ष पुराय-पाप, सत्य-श्रसत्य, स्वर्ग-नरक की नैतिक विवेचना से सम्वन्धित हैं। राजनैतिक, बौद्धिक स्तर के द्वन्द्व रूस ग्रौर ग्रमेरिका के कथा-साहित्य में प्रचुर मात्रा में उपलब्ध हैं। प्रसाद के अपने जीवन में जो स्थिति थी उसे अनुमृति श्रीर श्रिमिव्यक्ति का इन्द्र भी कहा जा सकता है जो प्रायः सभी महत्त्वपूर्ण रचनाकारों में देखा जा सकता है। प्रसाद प्रेपणीयता की समस्या खड़ी करने के पदा में नहीं थे। श्रात्म-विश्वास से परे लेखक इसकी श्रिधक चिन्ता भी नहीं करते। द्वन्द्व की स्थिति में प्रसाद का विकास होता रहा, जैसे पाणाणों का घर्षण अपन को जन्म देता है। इस विकास के प्रति वे पूर्ण सजग थे। 'श्राँस' का नवीन संस्करण, जिसमें निराशा को आशा में परिवर्तित किया गया, इसका प्रमाण है। कवि का श्रपना पंथ निश्चित था। वे शक्ति श्रौर कर्म के उपासक, समन्वयवादी, श्रानन्द-मार्गी, रस परम्परा के कवि थे। उनका व्यक्तित्व द्विधात्मक नहीं था; उसे हम रहस्यपूर्ण तथा जटिल कह सकते हैं। प्रेमचन्द का जीवन पारदर्भी था, इसी-कारण वे सीधी-सादी, सपाट-राह पर चले, बड़ी शक्ति त्रौर निष्ठा के साथ। इस दिशा में वे अप्रतिम है। प्रसाद का आन्तरिक जीवन आन्दोलित था। वह

1

उनके साहित्य में एक नया व्यक्तित्व बनकर प्रतिफलित हुआ, इन्द्र के रूप में। यह द्वन्द्र भाव-क्षेत्र का नियमन तो करता ही रहा, शिल्प को भी उसने प्रमावित किया। 'कामायनी' महा-काव्य की रूपरेखा में भी किचित गीतात्मक हो गई। नाटक-पूर्णत्या रंगमंच के अनुकूल नहीं हो पाए। उनमें गीतों का बाहुल्य हो गया। कहानियां कथाएँ जैसी हैं। वास्तव में द्वन्द्र भरे व्यक्तित्व के लेखक को अधिक सावधानी से कार्य करना पड़ता है। प्रसाद सोहेश्य रचनाकार हैं। कहा जा सकता है—कि उनमें भाव-शिल्प का द्वन्द्र जो किसी सीमा तक है, व्यक्तित्व के द्वन्द्र के ही कारण है, जिसमें अन्त में माव की उचित शिल्प में प्रतिष्ठा हुई।

व्यक्तित्व के द्वन्द्व का स्पष्ट रूप मिलता है प्रसाद की चरित्र सिष्ट में। उनके नाटकों की कथा-वस्तु ऐतिहासिक है, किन्तु पात्रों की रूपरेखा इतिहास के अनुकरण मात्र पर आधारित नहीं है। इतिहास के अतिरिक्त भी इन पात्रीं का एक व्यक्तित्व है, जिसमें द्वन्द्व की स्थिति मिल जाती है। शेक्सपियर का नाटक 'जूलियस सीज़र' एक बहुश्रत वीर को उसकी कतिपय दुर्बलताश्रों के साथ प्रस्तुत करता है। इसके माध्यम से नाटककार एक महत्त्वाकां की उस अतिशय श्रात्मविश्वास पर विचार करना चाहता है, जो उसके श्रावेश में किसी की चिन्ता नहीं करता। प्रभुता कितने शबुद्धां को जन्म दे सकती है, यह भी इससे प्रकट है। इसी प्रकार प्रसाद अपने पात्रों के प्रसिद्ध व्यक्तित्व से आगे बढ़ कर विचार कर सके हैं। कल्पना का आश्रय प्रहण करने के अतिरिक्त कहीं कहीं उन्होंने इतिहास की सीमात्रों का त्रातिक्रमण भी किया है । उदाहरणार्थ 'चन्द्रगुप्त' नाटक में चन्द्रगुप्त अलचेन्द्र सेल्यूकस आदि को परास्त कर भाग निकलता है। व्यक्तित्व का द्व-द्व अधिकांश पात्रों में सिलिहित है । चाणक्य को इतिहास एक कुशल कूटनीतिज्ञ, विलवण बुद्धि के ब्राह्मण रूप में जनता है। पर 'चन्द्रगुप्त' नाटक का चाएक्य एक दूसरे ही रूप में आता है। उसमें कोमल मावनाओं का समावेश भी किया गया है। किन्तु परिस्थितियों के कारण उनमें भीषण परिवर्तन होता है। चाराक्य ने यौवन के आरम्मिक प्रहर में सुवासिनी से प्रेम किया था। पर वह रात्त्स की प्रेमिका हुई, नन्द की राजनर्तकी बनी। कौन कह सकता है कि प्रतिशोध-ज्वाला में इस घटना ने हुन्य का कार्य नहीं किया ? जब सुवासिनी लौटकर चांगुक्य के पास आती है तब वह उसे स्वीकार भी नहीं कर पाता-राजनीति से उल्क जाने के कारण। यह उदार ब्राह्मण चन्द्रगुप्त की विजय देखकर प्रसन्न होता है। पुरस्कार-रूप में कुछ भी नहीं चाहता। भहत्वाकांचा का मौती निष्ठुरता की सीपी में रहता है यह जानकर वह आगे बढ़ता है, पर कभी निरंकश अत्याचारी नहीं हो जाता। सुवासिनी की स्मृति आने पर वह कहता 'समभदारी त्राने पर यौवन चला जाता है; जब माला गूँथी जाती हैं, फूल मुरका जाते हैं।' इस सम्पूर्ण उद्धरण में द्वन्द्व की स्पष्ट ग्राभिव्यक्ति हुई है। चाणक्य में व्यक्तित्व का जो द्वन्द ग्रांकित हुन्ना है, उसमें हृदय, बुद्धि भीतर ही भीतर पारस्परिक संघर्ष करते हैं पर प्रखर व्यक्तित्व का प्राणी गतिमान होता जाता है। द्वन्द्व उसे निष्किय अथवा जड़ नहीं कर पाते। इसी नाटक का दूसरा पात्र चन्द्रगुप्त भी द्वन्द्व की स्थिति से गुजरता है। मालविका, कल्याणी, कार्नेलिया उसके प्रति प्रेम-प्रदर्शन करती है, पर वह अपने दायित्व में बन्दी, कठोर गुरु से नियंत्रित, भावनात्रों से अधिक नहीं उलभ पाता। जब चायाक्य कहता है 'छोकरियों से बात करने का समय नहीं' तब उसे किंचित दुःख होता है। नाटक के अन्त में चाणक्य और चन्द्रग्रप्त में जो चिणिक मनो-मालिन्य होता है, उसे नाटक-शिल्प की दृष्टि से जिज्ञासा, कुत्इल की स्रव्टि कहा जा सकता है, पर इसका प्रेरक है - व्यक्तित्व का वह द्वन्द्व जो चन्द्रगुप्त में है, जिसके कारण वह अन्त में असहनशील हो उठा।

प्रसाद व्यक्तित्व के द्वन्द्व में इतना विश्वास क्यों रखते हैं ? इसका कारण केवल शिल्प-मोह नहीं है। वे तिलस्म श्रीर जास्स के लेखक भी नहीं है कि जिज्ञासा का एक वातावरण रच दें। उसका केवल मनोवैज्ञानिक श्राधार भी नहीं स्वीकार किया जा सकता। मानव को उसके मानवीय परिवेश में रखने का जो श्रीभयान साहित्यकार में होता है, वह प्रसाद में पर्यांस मात्रा में है। व्यक्तित्व का द्वन्द्व मानव की एक स्वाभाविक वृत्ति है, जिसका प्रकाशन श्रन्तमेंदिनी सद्दम दृष्टि रखनेवाला उदार साहित्यकार ही कर सकता है। नाटकों में ऐसे पात्र कम मिलेंगे, जिनको केवल सिद्धान्त-पालन के लिए सृष्टि की गई है। लच्चण प्रत्यों के श्राधार पर उनकी सृष्टि नहीं हुई। उनके नायक 'धीरोदान्त' की परीचा में पूर्ण सफलता नहीं प्राप्त कर संकते। 'कामायनो' नायिका-प्रधान प्रबन्धकाव्य है, श्रीर उसके नायक मनु पर तो पुरातनपंथी श्रालोचकों ने किसी समय श्रनेक श्रान्तेण किया थे। मनु का द्वन्द्व श्रपने रूपक में मानसिक स्तर का हो सकता है, उसे मनोवैज्ञानिक संघर्ष की संज्ञा दी जा सकती है, किन्तु वस्तुतः यह द्वन्द्व व्यक्तित्व का है। देवताश्रों के उत्तराश्रीकारों मनु में जो श्रसंख्य जिज्ञासाएँ हैं वे बारम्बार श्रापस में टकराती है श्रीर यह स्थिति उस

समय तक बनी रहती है जब तक उनका उचित समाधान नहीं हो जाता। इस आदि मानव के समत्त केवल यही प्रश्न नहीं है कि वह क्या करे, क्या न करे किन्तु बुद्ध की भाँति वह जानने के लिए व्यग्र है कि जीवन का तात्पर्य क्या है ?' इड़ा से उसने कहा था—'हे देवि, बता तो जीवन का क्या सहज मोल ?' मनु में व्यक्तित्व का द्वन्द्व श्रपनी उत्कृष्टतम सीमा पर पहुँच गया है श्रीर उन्हें हम प्रसाद की सर्वोत्तम चरित्र-सचिट कह सकते हैं, जिसमें अनेक प्रकार के द्वन्द्व समाहित होकर उसके व्यक्तित्व को श्रसाधारण गरिमा प्रदान करते हैं। प्रसाद के पात्रों का द्वन्द्व-भरा व्यक्तित्व पथ का अन्वेषक है, इसी कारण वह अधिक सार्थक है श्रीर उसे मानसिक संघर्ष मात्र की श्रेणी में नहीं रखा जा सकता। इलाचन्द्र जोशी अथवा अहीय के पात्रों से उनकी तुलना करने पर अन्तर स्पष्ट हो जायगा। प्रसाद के जो कतिपय चरित्र केवल मानसिक भंभावात से गुजरते हैं, उनके व्यक्तित्व का निर्माण अत्यन्त सावधानी से किया गया है। दो प्रसिद्ध कहानियाँ 'पुरस्कार' श्रीर 'श्राकाशदीप' का श्राधार मनोवैज्ञानिक है। उनमें मानसिक इन्द्र का चित्रण है। दोनों की नायिकाएँ मधूलिका ग्रौर चम्पा में एक अन्तर्द न्द्र की प्रमुखता है, यद्यपि 'पुरस्कार' 'आकाशदीप' की अपेद्धा अधिक विश्वसनीय वन सकी है। वातावरण को प्रधानता देने के कारण आकाशदीप में कल्पना अधिक बलवती है। मधूलिका में प्रेम और कर्त्तन्य का द्वन्द्व है। श्रीर प्रसाद ने कथा को ऐसा मोड़ दिया है कि नारी दोनों ही परी लाशों में उत्तीर्ण होती है। कहानी के अन्त में कोशलराज उससे पुरस्कार भेजने के लिए कहते हैं। वह चाहती तो कह सकती थी कि बन्दी अरुण को मुक्त कर दिया जाय। किन्तु इसमें फिर प्रेम के लिये उसका विलदान ही क्या होता ? इसी कारण जब वह कहती है—'तो मुभो भी प्राणदण्ड मिले' तव वह इस भावना से परिचालित है कि राज-नियम की अवहेलना न हो। 'श्राकाशदीप' की चम्पा प्रेमी जलदस्य को श्रपने पिता का इत्यारा मान लेती है, और इस संदेह में वह सदैव के लिए उसे खो देती है। अपने द्वन्द्व को स्पष्ट करते हुये वह कहती है कि मैं तुम्हें घृणा करती हूँ फिर भी तुम्हें प्रेम करती हूँ। अन्वेर है जलदस्य, मैं तुम्हारे लिए मर सकती हूँ। ये दोनों नारियाँ मानसिक द्वन्द्व का उत्कृष्ट उदाहरण हैं, पर यहाँ भी यह द्वन्द्व उनके सम्पूर्ण व्यक्तित्व की गरिमा बनकर ही स्राया है। जहाँ कहीं प्रसाद ने सिद्धान्तरूप में अथवा शिला को दृष्टि से द्वन्द्व-समन्वित पात्रों की सृष्टि की है, वहाँ उनकी रूपरेखा दूसरी है। 'स्क दगुप्त' में विजया छलना है और त्रटार्क एक चंचल बुद्धि का प्राणी।

चरित्रों में व्यक्तित्व का जो द्वाद निहित है, उसका तात्पर्य यह नहीं है कि वह दिमुखी है। इस प्रकार के, ज्ञात्म प्रवंचना से भरे हुए पात्रों की संख्या प्रसाद में नगएय है। द्वन्द्व के मध्य जातें हुए पात्र जीवन में एक समरसता स्थापित कर कर लेते हैं। इससे उनके व्यक्तित्व की ग्रापार क्रमता का परिचय प्राप्त होता है। वास्तव में व्यक्तित्व के द्वन्द्व की ग्राभिव्यक्ति मात्र दे देना प्रसाद का उद्देश्य नहीं था। वे इसके माध्यम से पात्रों के व्यक्तित्व को एक असाधारण गरिमा प्रदान करना चाहते थे। श्रारम्भ से ही स्कन्दगृप्त में जीवन के प्रति उदासीनता श्रीर विराग की भावना है। 'श्रिधिकार-सुख कितना मादक और सारहीन है'-इन शब्दों से उनके वीतरागता का वोध होता है। किन्तु स्कन्द की यह उदासीनता निवृत्तिमूलक नहीं है। वह राज्य का सेनानी वनकर दस्युश्रों से उसकी रुज्ञा करता है। पुरगुप्त के लिए निष्कटक राज्य छोड़ने की उसकी इच्छा है। ग्रपने प्रेम के जिस आन्तरिक इन्द्र से होकर उसे गुजरना पड़ता है वह उसके ज्यक्तित्व में किसी प्रकार की कुंठा को जन्म नहीं दे पाता। यह इसी कारण सम्भव हो सका क्योंकि प्रसाद ने अपने पात्रों को जो व्यक्तित्व का द्वन्द्व प्रदान किया है, उसमें इतनी शक्ति मी दी है कि वह इन द्वन्द्वों से संघर्ष करता हुआ, इनसे ऊपर उठ सके । स्वयं उनमें भी यह असाधारण चमना थी, तभी वे भाव और शिल्प की महत्तर क चाइयां पर जा सके। पात्रों के द्वन्द्व भरे व्यक्तित्व को देखकर कतिपय समीत्तक उन पर शेक्सपियर त्यादि का प्रभाव देखते हैं त्रीर उन्हें नाटकों में भार-तीय रस निष्पत्ति श्रीर पाश्चात्य चरित्र-चित्रण का मिलन प्रतीत होता है। उच-कोटि के साहित्य में इस प्रकार का गठवन्यन सम्भव है, इसमें मुक्ते सन्देह है। चरित्र चित्रण का जो बाहुल्य नाटकों में है उसका प्रमुख कारण यही है कि नाटककार अपने पात्रों के व्यक्तित्व का द्वन्द्व प्रकाश में लाकर उन्हें एक मानवीय वैशिष्ट्य प्रदान करना चाहता था। मानवीय जीवन दृष्टि के सहारे लेखक अधिक गहराई में उतर जाता है। मारतीय रसनिष्यति की हम नाटकों में पात्रों के व्यक्तित्व की विजय रूप में पा जाते हैं। कृतिपय नाटकों को लेकर सुखान्त दुखान्त का जो वाद-विवाद है उसका कारण यही है कि हमने स्वयं प्रसाद की हिन्ट की, उनके प्रेरणा स्रोत को ठीक से जाना-पिंचाना नहीं है। ये नायक सुखान्त, दुखान्त की सीमात्रों में बन्दी नहीं किए जा सकते, क्योंकि इनकी सृष्टि लच्चण ब्रन्थों को ब्राधार मानकर नहीं को गई। नाटककार की हिंह समग्र जीवन पर रहीं है, जिसमें सुल, दुख इसी प्रकार विद्यमान है, 'चन्द्रिका ग्रंधेरी मिलती, मालती कुंज में जैसे। प्रसाद के नाटक न सुखानत है, न दुखान्त; वे स्वामाविक

सम्भाज्य ग्रन्त पर ग्राश्रित हैं। इस तथ्य को ग्ररस्तू भी स्वीकार करता है कि
सम्भव ग्राश्चर्य किसी रोमांचकारी ग्रसंभावना से वेहतर है। इन संनित उदाहरणों से स्पष्ट है कि व्यक्तित्व का द्वन्द्व प्रसाद-साहित्य की एक प्रमुख प्रेरणा है
ग्रीर जिज्ञामु विद्यार्थी को उससे समुचित परिचय होना चाहिए। जैसा कहा जा
चुका है किव की ग्रान्तरिक, व्यक्तिगत जीवनानुभूति से इसका श्रीगणेश होता है।
समर्थवान किव ने इसका उदात्तीकरण किया, उसे विकास-दिशा दी। व्यक्तित्व का
यह द्वन्द्व प्रसाद को एक पृथक् साहित्यिक व्यक्तित्व प्रदान करता है।

प्रसाद में व्यक्तित्व के द्वन्द्व की सीमात्रीं को भी संदोप में देख लेना होगा, ताकि उनका उचित मूल्यांकन हो सके। प्रसाद मुख्यतया मानव की कोमल भावनात्रों के शिल्पी हैं। जीवन का बहुत व्यापक अनुभव उन्हें नहीं था। भ्रमण के नाम पर दो-चार यात्राएँ भी उन्होंने की थीं। वे एकान्त, साधक थे। यह स्वीकार करना होगा कि उनका व्यक्तित्व-द्वन्द्व सीमित है। बाह्य यथार्थ जीवन का पूर्ण ग्रंकन उसमें नहीं हो सका। प्रगतिशील विचारकों को उनसे भारी शिकायत हो सकती है। जीवन के जो सामाजिक, राजनैतिक संवर्ष होते हैं, उनका अभाव प्रसाद में है। उनकी दृष्टि वस्तुपरक नहीं थीं, यह भी इसका एक कारण है। यशपाल का 'दिव्या' उपन्यास वाह्य-ग्रान्तरिक, वस्तुगत, भावगत बन्द्र का एक सफल उदाहरण कहा जा सकता है। सामाजिक संघर्ष का अधिक अन्दाज न होने के कारण ही 'कामायनी' में सारस्वत प्रदेश का संघर्ष किचित इल्की रेखायों से हुआ है। उसमें कवि की अनुभूति का पूर्ण योग नहीं है। पर इन कतिपय सीमाओं को स्वीकार करते हुए भी यह आरोप नहीं लगाया जा सकता कि प्रसाद में व्यक्तित्व का जो दन्द्र उभरकर आया है, वह केवल मनोविश्लेषण की कुठाओं पर श्राधारित है, अथवा उसमें श्रहंप्रधान श्रात्मरित की भावना है। वे श्रन्तमु खी (इ ट्रोवर्ट) लेखक नहीं है। प्रसाद के साहित्य में व्यक्तित्व का द्वन्द्व सम्पूर्ण जीवन की पीठिका पर आश्रित है, और इसे उन्होंने एक कुशल शिल्पी की माँति अभि-व्यक्ति दी है; इसे ध्यान में रायकर ही उनके साथ उचित न्याय किया जा सकता है।

### प्रसाद जी की चिन्तनधारा

वाब गुलाबराय एम॰ ए॰, डी॰ लिट

प्रत्येक कवि में एक विशेष भादकता रहती है जो कि उसके हृदय के मधु से उत्पन्न होती है। उसके हृदय की हाला उफन-उफन कर काव्य-धारा में प्रवाहित होने लगती है और पहले वह उसे मस्त कर दूसरों में मदकता उत्पन्न करती है। प्रसादजी में भी एक मादकता है किन्तु उनकी मादकता में एक गति-विधि है, उनके हृद्य की हाला का उफान उन्मत्तं का-सा प्रलाप नहीं है। वह श्रकाएड ताएडव नहीं है। उसमें गति श्रौर लय है। वे कवि हैं, उनमें कल्पना है और भाव हैं किन्तु भावना के साथ विचार भी हैं। उनके काव्य में कामायनी की कथावस्तु की भाँति मन का कामायनी ऋर्थात् मावना के साथ परिण्य तो है ही किन्तु उससे सारस्वत प्रदेश वासिनी इडा (बुद्धि) का भी सहयोग है। वह अद्वाहीन सहयोग नहीं है जिससे कि विनाश और संसार की ज्ञति होती है वरन् ज्ञान, कर्म और इच्छा से समन्वित हिमाञ्चल की उच भूमि में वास करने वाले श्रद्धासंयुक्त मन की सेवा करने वाली कल्याणमयी युद्धि का सहयोग है जिससे कि शास्त्रत त्यानन्द की उत्पत्ति होती है। विचारहीन भावना ग्रन्धी है श्रौर भावनाहीन विचार पंगु रह जाते हैं। कवि की श्रमर वाणी में भाव श्रौर विचार का समन्वय होता है। प्रसादजी भी उन्हीं सिद्ध-इस्त कवियों में हैं जिनकी भावना सारहीन भागों में नहीं उड़ जाती वरन् उससे विचार की सरस घारा भी वहती है।

किव की विचार-धारा और दार्शनिक की विचार-धारा में इतना अन्तर है कि वह भाव-शून्य नहीं होती, उसके उपदेश भी शुष्क और नीरस नहीं होते वरन कान्ता के से हित और मनोहरता युक्त होते हैं। हम उनके कान्य में रत्नीं को पा सकते हैं किन्तु उनमें दार्शनिक के युक्तिवाद की कुदालों के श्रद्ध नहीं दिखलाई पड़ते हैं। जिन लोगों का तोष युक्तिवाद रूपिणी कुदलों के श्राधातीं विना नहीं होता उनको कि की वाणी में श्रिषक सार न दिखलाई पड़ेगा किन्तु सरस हदयों में उनकी वाणी श्रपना चमत्कार दिखलाए विना न रहेगी। मैं इतनी वात और कह देना चाहता हूँ कि किव दार्शनिक व उपदेशक की माँति

अपने विषय का प्रतिपादन नहीं करता है। उसके भाव उसकी वाणी में स्वयं ही अभिव्यञ्जित हो जाते हैं। वास्तव में यदि हम कुछ सार पाना चाहते हैं तो उसकी पंक्तियों से अंकृति ध्वनि में ही मिल सकता है। कभी-कभी तो किव अपने आप कुछ नहीं कहते हैं वरन् उनके रचे हुए नाटकों का कथाकाव्यों के पात्र ही उनके भावों की व्यंजना करते हैं और बहुत-सी जगह तो यह भी पता नहीं चलता कि किव किन भावों को अपनाता है और किन भावों को जनता के वकील की हैसियत से कहता है। तो भी उसके विषय के चुनाव तथा नाटक के अन्त से उसके विचारों का कुछ पता चल जाता है।

सबसे पहले हम प्रसादजी के दार्शनिक विचारों को लेंगे। कवि दर्शन-शास्त्र के अन्तिम तत्वों की ओर जा भी नहीं सकता। उसका सम्बन्ध जीवन से हैं और हम उसके दार्शनिक विचारों को भी जीवन के सम्बन्ध में ही देख सकते हैं। सृष्टि के सम्बन्ध में प्रसादजी का विचार है कि यह सृष्टि उस परमब्रह्म का ही विराट् शरीर है। यह वेदान्तियों की भाँति मिथ्या नहीं, अपितु 'सत्य, सतत, चिरसुन्दर' है। जैसा कि उन्होंने 'कामायनी' में लिखा भी है:—

"अपने सुख दुख से पुलकित,
यह भूते विश्व सचराचर,
चिति का विराट बपु मंगल,
यह सत्य सतत चिर सुन्दर।"

उनके स्टि सम्बन्धी विचारों पर काश्मीर के प्रत्यिभिज्ञादर्शन का प्रभाव है। प्रत्यिभिज्ञादर्शन के प्रसिद्ध आचार्य अभिनवगुत ने अपने तंत्रालोक में अकाट्य तकों द्वारा ब्रह्म के साथ-साथ सृष्टि की भी सत्यता सिद्ध की है और इस विश्व को उस परमब्रह्म का 'आभास' बतलाया है। प्रसादजी की निम्नलिखित पंक्तियों में भी यही बात दृष्टिगोचर होती है:—

नव मुकुट नीलमणि फलक ग्रमल, श्री पारदिशका ! चिर चंचल, यह विश्व बना है परछाई।

इसके अतिरिक्त उनके प्रकृति के वर्णनों में मानव-माव अरोत-प्रोत मिलते हैं।

हिम-शैल बालिका कलरव संगीत सुनाती अतीत युग की गाथा गाती हुई सागर से मिलने जाती है और अनन्त मिलन के उपलच्च में फेनिल खील बिखराती है। चन्द्र सूर्य श्रीर ऊषा सब प्रेम की पुकार करते हैं। ऊषा नागरी श्रम्बर पनघट में ताराघट हु बोती है श्रीर लतिका म १ मुकुल नवल रस भर लाती है।

उनके प्रियतम भी उनसे प्रकृति-द्वारा ही श्राँखिमचौनी का खेल खेलते हैं, देखिए-

निज ग्रलकों के श्रम्थकार में

तुम कंसे छिप क्राग्रोगे!

इतना सजग कुतूहल! ठहरो,

यह न कभी बन पाग्रोगे?

ग्राह चूम लूँ जिन चरणों को

चाँप-चाँप कर उन्हें नहीं—

दुख दो इतना, ग्ररे ग्रस्तिमा

ऊषा सी वह उधर बही।

बसुधा चरएा-चिन्ह-सी वनकर

यहीं पड़ी रह जावेगी।

प्राची रज कुंकुम ले बाहे

ग्रपना भाल सजावेगी।

देख न लूँ इतनी हो तो इच्छा!

लो सिर कुका हुग्रा।

कोमल किरन—उँगितयों से

ढँक दोगे यह हम खुला हुआ।

भगवान् के श्रस्तित्व को मानते हुए वे इस बात की विवेचना नहीं करना चाहते हैं कि वे कैसे हैं किन्तु उनसे वे चिर-मिलन चाहते हैं। कबीर या दादू का नमक की पुतली का समुद्र में व्यक्तित्व को खो देने वाला मिलन नहीं वरन् जलिंध श्रीर चितिज का सा देखिए—

तुम हो कौन श्रीर में क्या हूँ ? इनमें क्या है घरा मुनो । सानस जलवि रहे घर-चुम्बित— भेरे क्षितिज जदार बनो ।

प्रसादजी प्राचीनता के उपासक और मास्तीय संस्कृति के मक्त हैं। वे बौद्ध-धर्म से भी बहुत प्रभावित हैं। 'लइर' में बौद्ध-धर्म सम्बन्धी दो बड़ी सुन्दर कवि-ताएँ मिलती है। 'श्ररी वरुणा की शान्त कछार' से श्रारम्भ होने वाली कविता में वौद-धर्म का सार वड़े सुन्दर शब्दों में दिया है। देखिए—

छोड़कर जीवन के अतिवाद,
प्रध्य पथ से तो सुगति सुघार।

दु:स का समुद्य उसका नाश,

तुम्हारे कमों का न्यापार।

विश्व मानवता का जय-सोध,

यहीं पर हुआ जलद-स्वर मंद्र।

मिला था वह रावन श्रादेश,

श्राज भी साक्षी है रवि चन्द्र। (लहर)

नौद्ध धर्म की विश्वमानवता, करुणा, श्रौर दुखवाद से वे जरूर प्रभावित हैं, किन्तु वे उसके शून्यवाद को नहीं मानते। वे उसके शून्यवाद में उपनिषदों की 'नेति-नेति' की भलक देखते हैं।

"श्रहंकार मृलक श्रात्मवाद का खरडन करके गौतम ने विश्वात्मावाद को नष्टनहीं किया" उपनिषदों के नेति नेति से ही गौतम का श्रनात्मवाद पूर्ण है" व्यक्ति रूप से आत्मा के सदश कुछ नहीं है।"

वे दुखवाद और त्रिकवाद दोनों को ही मानते हैं किन्तु उतने पर ठहर नहीं जाते। वे त्रिक्षिक के भीतर शाश्वत सौन्दर्थ के दर्शन करते हैं और विश्वात्मा की पुकार सुनते हैं। वे उसमें श्रपनी वीणा के स्वर को मिला देना चाहते हैं। इस परिवर्तनशील विश्व में वे एक श्रटल सत्ता का परिचय पाते हैं।

हिय जाते हैं श्रीर निकलते
श्राकर्षण में खिचे हुए
तृण बीच्छ लहलहे हो रहे
किसके रस से सिचे हुए
सिर नीचा कर किसकी सत्ता
सब करते स्वीकार यहाँ;
सवा मौन हो प्रवचन करते
जिसका वह श्रस्तित्व कहाँ?
हे अनन्त रमणीय ! कौन तुम?
यह मैं कैसे कह सकता

कैसे हो ? क्या हो ? इसका तो
भार विचार न सह सकता।
हे विराट! हे विश्व देव! तुम
कुछ हो ऐसा होता भान
मन्द गम्भीर धीर स्वर-संयुक्त
यही कर रहा सागर गान।

(कामायनी)

प्रसादजी दुखवादी अवश्य हैं क्योंकि दुख के अस्तित्व को आशावाद में अला नहीं सकते किन्तु उनका दुखवाद सुखवाद से विमुक्त नहीं है। संसार में दुख-सुख दोनों का ही अस्तित्व है। यद्यपि सुख चिणिक है। तथापि वह इसिलये उपेचणीय नहीं है—

"अन्धकार का जलिख लाँघ कर
श्रावेंगी शिश - किरनें,
श्रावेंगी केन - किरनें
विश्व के स्थार से कोई
विश्व काथा मत डालो,
जो कुछ श्रापने सुन्दर से हैं
वे देने दो इनको ।"

वास्तव में सुल-दुख ममत्व का खेल है यदि मनुष्य ग्रहंकार-भाव को मिटा दे तो उसके लिये न दुख रहता है श्रीर न सुख।

हो उदासीन दोनों से

दुख-मुख से मेल कराएँ

ममता की हानि उठा कर

दो रूठे हुए मनाएँ

(आंसू)

यही गीता का भी उपदेश है। वास्तव में मनुष्य ग्रहक्कार को छोड़ दे तो सुख-दुख न रहे। संसार में सुख-दुख का मेल है। इसलिये सुख में दुख को भूलना नहीं चाहिये।

7

प्रसादजी का दुखवाद अतृत्त वासना का दुख नहीं है । सुख की अति-शयता स्वयं दुख में परिणत हो जाती है । मिलन में विच्छेद लगा रहता है । जीवन में मृत्यु की छाया का मिश्रण रहता है, इसलिये एक के हर्षोल्लास में दूसरें को न भूलना चाहिये । प्रेम में कुछ मिलना होता ही नहीं है । प्रेम के अभाव को सारा संसार पुकार रहा है किन्तु प्रसादजों कहते हैं कि उसका पाना नहीं होता उसमें देना ही होता है। जब उसकी स्थित ही ऐसी है तब उसमें निराशा या असन्तोष के लिये कहाँ गुंजायश है।

पागल रे! वह मिलता है कव उसको लो देते ही हैं सब आंसू के कन-कन से गिन कर यह विश्व लिए है ऋगा उधार तूक्यों फिर उठता है पुकार? मुभको न मिला रे कभी प्यार।

प्रसादजी ईश्वर के सम्बन्ध में अज्ञे सवादी नहीं है। उनकी कविता में पूर्ण आस्तिकवाद की भलक है। इतना ही नहीं वे राम कृष्ण आदि के लिए भी बड़े श्रद्धा के भाव रखते हैं। 'कंकाल' में वर्णित भारतसंघ के सम्बन्ध में कहे हुए स्वामी कृष्णशरण के बचनों में उनके धार्मिक विचारों की कुछ भलक मिल सकती है। उन विचारों में धर्म के ढोंग और आडम्बर के लिए स्थान नहीं। वास्तव में भावना ही उनका धर्म मालूम पड़ता है। राम कृष्ण भी उसी मानवता की मूर्ति होने के कारण उपास्य बने थे। प्रसादजी अपनी कविताओं में तो कुछ है तवाद की ओर भुके मालूम होते हैं, किन्तु नाटकों में आहै तवाद की भलक मिलती है—

हम सब में जो खेल कर रहा प्रति सुन्दर परछाई सा ग्राप छिप गया ग्राकर हम में फिर हमको ग्राकार विया पूर्णानुभव करता है जो 'ग्रहमित' नित सत्ता का 'तू मैं ही हूँ इस चेतन का प्रणवसम्य गुञ्जार किया।

प्रसादजी यह मानते हुए मालूम पड़ते हैं कि जो कुछ होता है ठीक होता है। यह बात 'जनमेजय के नाग-यज्ञ' में दिखलाई पड़ती है। जनमेजय के नाग-यज्ञ में वेदव्यासजी को नियतिवादी दिखलाकर प्रसादजी ने इस ग्रोर ग्रपना भुकाव दिखलाया है। यही नहीं कहा जा सकता कि स्वयं उनके विचार क्या है।

उनके धर्म में कर्मकाएड को एक गौण स्थान मिलता है। कामायनी में कर्म को रयाम चित्रित किया है। कर्म में वे हत्याकाएड के तो घोर विरोधी हैं। बिलदान के विरद्ध वड़ी जोर की आवाज उठाई गई है। स्कन्दगुप्त में भी बिल-दान का घोर-विरोध किया गया है। जनमेजय के नाग युद्ध में यशों का युग समाप्त किया गया है। कामायनी में भी श्रद्धा और मनु का बिलदान के ऊपर ही मन मैला हुआ। इड़ा भी जन-सहार के सम्बन्ध में क्या सुन्दर उपदेश देती है—

> 'क्यों इतना आतंक व्हर जा श्रो गर्बील जीने दे सबको फिर तूं भी सुख से जी ले''

"Live and let live" इस उपदेश को यदि रूस ग्रीर ग्रमरीका वाले श्रपने हृदय में घारण कर सकें तो संसार का कितना कल्याण हो।

प्रसादजी के सामाजिक विचार बड़े उदार मालूम होते हैं। वर्ण व्यवस्था को वे मानते हैं किन्तु वे उसको दूसरों पर अल्याचार करने का साधन नहीं वनाना चाहते। वे स्वामी कुल्एशरण के मुख से कहलाते हैं—

'वर्ण भेद सामाजिक जीवन का क्रियात्मक विभाग है। यह जनता के कल्याण के लिये बना, परन्तु द्वेष की सृष्टि में, दम्भ का मिथ्या गर्व उत्पन्न करने में, यह अधिक सहायक हुआ है। जिस कल्याण बुद्धि से इसका आरम्भ हुआ वह न रहा, गुण कर्मानुसार वर्णों की स्थिति नष्ट होकर, श्रमिजात्य के अभिमान में परिणत हो गई।"

स्त्रियों के ग्राधिकारों के पूर्ण पद्मापती हैं। 'यत्र नार्थस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः' में ग्राप पूर्ण विश्वास रखते मालूम पड़ते हैं। प्रुवस्वामिनी में नारी-सत्व का बड़ा ग्रोजपूर्ण प्रतिपादन मिलता है। स्त्रियाँ पुरुष की सम्पत्ति नहीं है। वे दाम्पत्य सम्बन्ध को सहज में डुकरा देने की वस्तु नहीं मानते। किन्तु यदि पुरुष ग्रपने उत्तरदायित्व को भूल जाय, माँगो हुई शरण न दें, स्वेच्छाचार करें तो ग्रापित धम में स्त्रियाँ प्रवस्वामिनी की भाँति ग्रपना पथ निश्चित कर सकती हैं। इसी के साथ-साथ वे स्वतन्त्र प्रेम के भी पद्माती नहीं मालूम पड़ते। एक घूँट में स्वतन्त्र प्रेम के प्रचारक ग्रानन्द जी प्रमलता के हाथ से शरबत का एक घूँट पीकर विवाह के सम्बन्ध में बँघ जाते हैं।

प्रसादजी पारिवारिक जीवन में सबते हिल-मिल कर रहने और सम्मि-लित परिवार के पोषक प्रतीत होते हैं। वे सुखी परिवार का आदर्श 'अजातशंड' में किन सुन्दर शब्दों में बासवी के मुख से कहलाते हैं—

> बच्चे बच्चों से खेलें, हो स्तेह बढ़ा उनके मन में, फुल-लक्ष्मी हों युद्धित, भरा हो मंगल उनके जीवन में। बन्धुवर्ग हों सम्मानित, हो सेवक सुखी प्रगत शतुचर, शान्तिपूर्ण हो स्वामी का मन, तो स्पृहणीय न हो क्यों घर।।

प्रसादजी के राजनीतिक विचार यहे उदार हैं। वे गान्धी जी की भाँति राजनीति को धर्मनीति के ग्राधीन रखना चाहते हैं। उनमें सन्तोष की मात्रा श्रिधिक है। जियो श्रीर जीने दो के मानने वाले मालूम होते हैं, किन्तु मान-मर्यादा के साथ। मानहीन जीवन से तो मरना ही भला समक्षते हैं। वे मर जाने को तो श्रच्छा समकते हैं किन्तु संहार के विरोधी हैं।

महाराज ऋशोक की चिन्ता में इस बात की उन्होंने भली प्रकार बतलाया है—

> दूरागत क्रन्दन-ध्यनि फिर, क्यों गूँज रही है अस्थिर कर विजयी का अभिमान भंग, यह महा दम्भ का दानव— पीकर अनंग का आसय—कर चुका महा भीषण रव सुख दे आणी को मानव, तज विजय पराजय का कुढंग।

वे उस महत्वाकां को पत्तपाती नहीं जिसमें संहार हो। वे राजा श्रों के स्वाधित श्रिधिकार के भी हिमायती नहीं। इड़ा कहती है—

ग्राह प्रजापित यह न हुआ है कभी न होगा, निर्वाधित ग्रिधिकार आज तक किसने भोगा

विस्तार भय से लेख को यहीं समाप्त करना पड़ता है।

## प्रसाद का युग संदेश

-- डा० शम्भुनाथ पाएडेय

एक महाकवि की प्रतिमा में जहाँ मानव-जीवन की पहिचान, उदात्त-कल्पना श्रीर प्राञ्जल शैली श्रादि श्रनेक काव्योचित, गुणों की श्रपेचा है वहाँ उस में युग-वेदना को श्रहण करने की तथा वेदना का उपचार प्रदान करने की चमता भी श्रनिवार्थ है। जो किव जन-जीवन में व्याप्त वेदना श्रीर निराशा के विषमज्वर श्रीर उसके कारणों का ठीक ठीक निदान नहीं कर सकता एवं उस वेदना में तपकर समाज को उससे मुक्त करने का उपचार प्रदान नहीं कर सकता वह किव-प्रतिमा के श्रन्य गुणों से शुक्त होने पर भी महाकवि नहीं कह जा सकता। वह जब तक द्रष्टा नहीं है तब तक ख्रुटा नहीं वन सकता। कवीर, जायसी, तुलसी, सूर श्रादि संतकिव महाकवि कहलाए क्योंकि उन्होंने श्रपने श्रुप में व्याप्त वेदना श्रीर निराशा के च्यरोग को पहचाना तथा पहचान कर श्रपना-श्रपना उपचार प्रस्तुत किया। श्रीर वह उपचार ही उनका श्रुपसंदेश है जो श्रासंदेश होते हुए भी उन्हीं परिस्थितियों में ग्रा-युग का संदेश बन सकता है

१६ वी॰ शती के उत्तराई तथा २० वी॰ शती के पूर्वाई ने मारतीय जीवन के सम्मुख जिन विषम परिस्थितियों का सूजन किया था उन विषमताश्रों की वेद-नाश्रों का श्रनुभव भारतेन्दु बावू इरिश्चन्द्र, मैथिलीशरण गुप्त, जयशंकर प्रसाद, निराला श्रादि महाकवियों ने किया श्रौर श्रपनी-श्रपनी हिन्द्र्यों से उनका समाधान प्रस्तुत किया। भारतेन्दु की हिन्द्र श्रार्थिक श्रौर सामाजिक पराभव पर जमी श्रौर उन्होंने सामाजिक जाग्रति एवं राष्ट्रीय संगठन को मुक्तिमार्ग ठहराया। मैथिलीशरण गुप्त की हिन्द्र भी श्रार्थिक एवं सांस्कृतिक पराभव पर विशेष रूप से जमी श्रौर उनका समाधान भी भारतेन्द्र के समाधान से पृथक नहीं कहा जा सकता। निराला का विद्रोही स्वर ध्वस श्रौर शक्ति की उपासना की श्रोर गया किन्तु उसमें सामाजिक कल्लुप पर वज्र के समान ट्रंट पड़ने की श्रयवा उस कल्लुप पर नर्म व्यंग्यात्मक श्रदृहास करने की जितनी च्याता थी उतनी च्याता समाज के सम्मुख कोई भावात्मक श्रादर्श प्रस्तुतः करने की नहीं थी। जयशंकर प्रसाद की प्रतिमा श्राधुनिक कवियों में श्रन्यतम है। वे न तो भारतेन्द्र श्रयवा मैथलीशरण

गुप्त के मार्ग पर चल सके और न निराला के समान उद्दाम शक्ति और विध्वंस की उपासना कर सके। कारण यह था कि प्रसाद जी जितने महान कि ये उतने ही महान द्रष्टा भी थे। जीवन की मूल समस्याओं के चिन्तन और मनन में उनकी हिंदि जितनी गहराई में जा सकी उतने गहराई में आधुनिक युग के और किसी किन की हिंदि नहीं। विद्वान समीच्क उनको शैव आनन्दवादी, अथवा शैव सामरस्यवादी घोषित करते हैं किन्तु ने यह भी संकेत करते हैं कि शैव दर्शन जहाँ व्यक्तिवादी है—व्यक्ति की हिंदि से सोचता है एवं व्यक्ति की हिंद्र से ही उपचार खोजता है—वहाँ जयशंकर प्रसाद की चेतना समिद्यवादी है। मैं यह नहीं कहता कि प्रसाद की हिंद व्यक्तिवादी नहीं है, यदि वैसा होता तव तो उनको छायावादी किन की के भूगी में परिगणित ही नहीं किया जा सकता था किन्तु प्रसाद जी जहाँ युगजीवन की वेदना और निराशा पर दृष्टिपात करते हैं तथा उसका उपचार खोजते हैं वहाँ वे निश्चितरूप से समिष्टवादी बनजाते हैं। प्रसाद जी के युग-संदेश का विवेचन करने के पूर्व मैं उस युगव्यापी निराशा और वेदना का निर्देश करना चाहता हूँ जिससे युग के सामान्य किन मस्त हो रहे थे।

छायावादी युग की यदि कोई सर्वमान्य भावगत विशेषता स्वीकार की जा सकती है तो वह उसकी व्यक्तिवादी दृष्टि है। व्यक्तिवादी दृष्टि इस युग को अपने पूर्व और परवर्ती युगों—द्विवेदी युग और प्रगतिवादी से पृथक कर देती है। द्विवेदी-युग 'वसुषेव कुटुम्बकम' का उद्घोष करते हुए भी भारतीय राष्ट्रीयतावाद से जहाँ प्रायः अंचा नहीं उठ पाया है वहाँ प्रगतिवादी युग मानवतावाद का दम भरते हुए भी सर्वहारा वर्ग को ही अपनी समवेदना का दान कर सका है, सम्पूर्ण मानव को दृष्टि में रख कर इन दोनों में से कोई भी युग चिन्तन नहीं कर पाया फिर भी छायावादी व्यक्तिवाद से भेद करते हुए हम इन युगों को समष्टिवादी ही कहेंगे क्योंकि इनके चिन्तन का विषय समाज है व्यक्ति नहीं और इसके विपरीत छायावादी युग को चिन्तन का केन्द्र विन्तु व्यक्ति है समाज नहीं। फलतः छायावादी युग को चेदना और निराशा अनुभूकि व्यष्टिवादी है समष्टिवादी नहीं इसीलिए वह अधिक कटु और तीव है। सब के साथ दुःख का अनुभव करने में जो एक प्रकार का परितोष प्राप्त होता है व्यष्टिवादी होने के कारण छायावादी कि उस परितोष का अनुभव नहीं कर पाया इतीलिए वह चोम, भय, ग्लानि और निराशा से चीख उठता है—

"कितना अकेला भाज में।"

च्ही ग्रासिक ग्रीर हुर्बल स्नायुग्रों वाला व्यक्ति जीवन की विषम परिस्थितियों से पराजित होकर पराजय की ग्रात्मग्लानि से त्राण पाने के लिए निराशा को दार्शनिक रूप देने लगता है। वह जगज्जीवन को ही दुखद एवं हेय मानकर जीवन से पलायन करने को प्रस्तुत हो जाता है। जौवन की सम्पूर्ण दुर्वलताएँ जरा मरण ग्रादि उस दर्शन का केन्द्रबिन्दु बन जाती हैं। वह जीवन के सुखद पच्च की ग्रोर या तो दृष्टिपात करता ही नहीं ग्रीर यदि करता भी है तो तुरन्त ही उसकी चित्तवृति उसके ग्रान्तिम परिणाम-मृत्यु ग्रथवा विनाश की सम्भावना का चिन्तन करने लगती है। छायाबादी किवयों को यही दयनीय दशा थी जिस समय कामायनीकार ग्रपनी ग्रमर इति का सुजन कर रहा था। कितपय उद्घ-रण वांछनीय होंगे। ग्रप्रेल १६२४ में ग्रपनी परिवर्तन शिर्षक कितता में सुमित्रा-ननंद पंत ने लिखा था:—

हाय ! सब मिथ्या बात !—

श्राज तो सौरभ का मधुमास शिशिर में भरता सूनी साँस !

प्रक्रियों के हिलते कङ्काल, कचों के विकने, काले व्याल कच्चली, कांस, सिवार;

> गूँजते हैं सबके दिन-चार, सभी फिर हाहाकार

यह 'सभी फिर हाहाकार!' का स्वर निराशावाद का स्वर है जिस का शाश्वत जीवन-दर्शन का रूप देदिया गया है। सन् १६३३ में 'रूपराशि' शीर्षक गीत संग्रह में रामकुमार वर्मा ने इसी 'हाहाकार' को दूसरे शब्दों में व्यक्त किया था:—

इन्द्र धनुष सा यह जीवन दुल के काले बादल में श्रंकित है इस क्षण या उस क्षणा।

'तुःख का काला बादल' पंत जो के 'हाहाकार' का ही पर्याय है और जीवन की चिणकता पर दोनों कवियों का समान बल है। जीवन के शास्त्रत् रूप की संतित परम्परा या पुनर्जन्म के रूप में—तब दोनों किवयों में से कोई भी हृदयं-गम नहीं कर पाया था, कारण उनका मानस निराशावाद के ज्यरोग से पीड़ित था। सन् १९३५ में 'रेलुका' नामक गीत-संग्रह के 'जीवन-संगीत' एवं 'परदेशी' शीर्षक गीतों में दिनकर ने भी जीवन की निराशा को एक दार्शनिक रूप दिया है। ग्राप लिखते हैं:—

मृिंद चाट जाने को वैठी निर्भय मौत ग्रकेली जीवन की नाटिका सजित ! है जग में एक पहेली यहाँ देखता कौन कि यह नत-मध्तक, यह ग्रिसिमानी उठती एक हिलोर, डूबते पंडित ग्री' प्रजानी

× × × × × × × × रा-भरारद्वा सका यहाँ पर नहीं किसी का बाग सखी

हरा-भरा रह सका यहाँ पर नहीं किसी का बाग सखी यहाँ सदा जलती रहती है सर्वनाश की प्राम सखी ।"

यह 'सर्वनाश की आग' सचमुच निराशावाद की आँच थी जो परिस्थितियों की विषमता के कारण किन मानव में सुलग रही थी तथा जिसके विषेते धूँ ए से हिन्दी-कान्य का चितिज धूँ धला एवं वातावरण दम घाँटने वाला वन रहा था। व्यक्तिगत निराशा जहाँ दार्शनिक जामा नहीं ओड़ पायी वहाँ समाज से उदासी-नता एवं अतिवैयक्तिकता, हताशा और पराजय, पश्चात्ताप एवं विषाद, आत्म-संदेश एवं आत्मग्लानि यहाँ ताकि मृत्युकामना जैसी घातक प्रवृत्ति के रूप में परि- एत होगई है। इस छोटे से निवंध के अंक में न तो सब प्रवृत्तियों का विवेचन करने का अवकाश है और न अपेसा। किर भी युगन्यात निराशा का आपको आमास देने के लिए एक दो भीपणतम मनोवृत्तियों की ओर संकेत अवश्य करूं गा क्योंकि इस निराशा की गहराई का आभास पाए विना आप प्रसाद के युग-दर्शन की गरिमा का अनुमान भी न कर सकेंगे।

सन् १६३६-३८ के बीच वच्चन जी सोच रहे थे—'आओ, सो जाएँ मर जाएँ' अथवा 'जल जाऊँगा अपने कर से रख अपने ऊपर ऋँगारे !" जैसे मर जाना अथवा अपने ऊपर रखना कोई गुड़ियों का खेल हो। यह भीषण संकल्प नहीं था अपित निराशाबाद रूपी मृगी का एक फिट था या यूँ कहना चाहिये कि मानसिक च्यरोग की वह खकार थी जो वातावरण को दूषित करके बीमारी के कीटाणुओं को समाज में संक्रित करती है। नरेन्द्र शर्मा भी इसमें अपनी भीषण स्थित का इन शब्दों में उद्घाटन कर रहे थे— एक, हृदय की कायरता है,

श्रीर दूसरी छलना मन की,

इन दोनों के संग सहारे

चलती जाती गति जीवन की!

× × × ×

कई बार सोचा, मर जाऊँ किन्तु कहाँ ग्रं साहस पाऊँ ऐसी शक्ति कहाँ में लाऊँ जाऊँ ग्रंपने लिए सजाऊँ सुल की सेज ग्रंगर-चन्दन की।

जिस युग में जिन परिस्थितियों की प्रेरणा से छायावादी कवि मरने तक का साहस नहीं पा रहे थे उसी युग में, उन्हों परिस्थितियों में छायावादी कि प्रमाद 'शिक्तिशाली हो, विजयी बनों' का उद्घीष कर रहे थे। श्रीर यह घोषणा उन्होंने चिणिक श्रावेश में श्राकर नहीं की यी श्रिपत एक सुनिश्चित जीवन-दर्शन के रूप में श्रपना युग-संदेश मंत्रस्न राष्ट्र के सम्मुख उपस्थित किया मा श्रीर इस दर्शन का उल्लेख उन्होंने सम्पूर्ण श्रदा सर्ग में किया है।

सन् १६२१ तथा १६३१-३३ के राष्ट्रीय संग्राम की विफलता के रूप में निराश ग्रौर पस्तिहम्मती की तो हिमानी लहर भारत के एक कोने से दूसरे कोने तक वही थी, किन ने उसका ग्रनुभव किया था ग्रौर श्रद्धा सर्ग तक मनु का मनी- वृत्ति मानो पराजित राष्ट्र की मनोवृत्ति का प्रतिनिधित्व करती है। श्रद्धा सर्ग के पश्चात् 'कामायनी' का एक 'लाँट' समाप्त हो जाता है ग्रौर किन मानव मनो- जगत की ग्रन्य दुर्वलताग्रों का चित्रण प्रारम्भ करता है। सच पूछा जाय तो श्रद्धा सर्ग तक के मनु वह मनु रहते ही नहीं जिनको ग्रपार अर्जस्वित वीर्थ से दीप्त व्यक्तित्वयुक्त तकणा तपस्वी के रूप में 'हिमिगिरि के उत्तृ ग शिखर पर' देखा था। श्रद्धा सर्ग तक के मनु एक नष्ट प्रायः राष्ट्र के भगनावशेष का प्रतिनिधित्व करते हैं, जो ग्रपने स्वर्ण ग्रतीत के विनाश की चिन्ता में मण्न हैं— विवश तथा निरुपाय है। मनु के इस व्यक्तित्व की समीजा यदि त्राधुनिक युग की पीठिका पर की जाय तो उनकी चिन्ता ग्रौर निराशा साम्राज्यवाद से त्राक्तान्त मारतीय समाज की चिन्ता ग्रौर निराशा साम्राज्यवाद से त्राक्तान्त मारतीय समाज की चिन्ता ग्रौर निराशा है, जिसका ग्रनुभव तत्कालीन ग्रन्य किन कर रहे थे। एक

सामान्य किव श्रीर महाकिव में यही श्रन्तर है कि प्रथम की दृष्टि जहाँ नीहारपूर्ण वर्तमान का भेद न करके भविष्य का स्विश्मि प्रकाश का साचात्कार नहीं कर पाती वहाँ द्वितीय की दृष्टि वैसा करने में समर्थ होती है। प्रसाद जी के दृदय में जीवन के प्रति श्रास्था ही थी श्रीर वह श्रास्था ही श्रद्धा का रूप धारण करके हमारे सामने उपित्यित हुई है। श्रद्धा सर्ग के मनु श्रीर श्रद्धा का वार्तालाप पराजित मनोवृत्ति श्रीर जीवन की श्रास्था का वार्तालाप है। जीवन की श्रास्था किसी भी मीषण परित्थिति से हार नहीं मानती। उसका उदय निराशा श्रीर पराजित मनोवृत्ति के कुहासे का भेदन कर डालता है। श्रद्धा सर्ग में यही हुश्रा है। दूसरे शब्दों में श्रद्धा के द्वारा मनु को दिया गया त्विनध्य उपदेश प्रसाद के कोमल हृदय के द्वारा राष्ट्र को दिया गया युग-संदेश है। जिस प्रकार किसी धातक रोग से पीड़ित रोगी को किसी कोमल वाणी, दुलार वात्यल्य श्रीर सहानुभृति की श्रपेचा होती है उसी प्रकार निराश हृदय को जीवन-चेत्र में पुनः प्रेरित करने के लिए कान्ता समित कोमल वाणी की हो श्रपेचा थी। इसीलिए किन ने मनु की निराशा श्रीर लानि को दूर करने के लिए श्रद्धा का स्वन किया है किसी देव या ऋषि का नहीं।

श्रद्धा के मनोहर श्रीर उदार व्यक्तित्व को पाकर मानो मनु की वेदना उमड़ पड़ती है श्रीर ने श्रपने जीवन की सम्पूर्ण विवशता एक ही साँस में उसके सामने व्यक्त कर देते हैं। श्रीर किन (प्रसाद) के कोमल हुदय की कान्त कल्पना की दिव्य लघु लहरी श्रद्धा मनु की व्यथा का श्रनुभव के उनको दुलार भरे शब्दों में समभाने लगती है:—

'तपस्वी ! क्यों इतने हो क्लान्त?
वेदना का यह कैसा वेग?
प्राह ! तुम कितने भ्रधिक हताश
बताओं यह कैसा उद्वेग!'

श्रद्धा मनु से प्रश्न करती है केवल शिष्टाचारवश श्रन्थथा वह जानती है कि मनु के हृदय में जीवन से क्यों ग्लानि उत्पन्न हो उठी है। वह स्वयं ही एक कुशल वैद्य के समान वास्तविक रोग को पहचान लेती है:--

'दुःख के डर से तुम श्रजात जटिलताओं का कर श्रतुमान,

#### काम से भिभक रहे हो याज भविष्यत् से बनकर अनजान।

विस्तार भय से अद्धा का सम्पूर्ण कयन यहाँ उद्धृत नहीं किया जा सकता। उसे न तो संचित्त ही किया जा सकता है न उसके किसी ग्रंश को छोड़ा ही जा सकता है। ग्रातः में पाठकों से ग्रान्तों व करूँगा कि वे अद्धा सर्ग को पुनः पढ़ें। अद्धा के मुख से निकला हुग्रा एक एक शब्द जयशंकर प्रसाद का त्रस्त ग्रीर भग्न हृदय राष्ट्र को ग्राशा ग्रीर जीवन का ग्रान्त संदेश है इसमें किसी प्रकार का तर्क वितर्क प्रस्तुत नहीं किया जा सकता, ग्रीर संदेश शाश्वत संदेश है जिससे किसी भी ग्राम का कोई भी राष्ट्र या व्यक्ति जीवन की प्ररेगा पा सकता है।

# प्रसाद-साहित्य में प्रेम और सौन्दर्य

-डा॰ रामेश्वर लाल खंडेलवाल 'तह्एा'

प्रमाह श्रालिंगन रूप में श्रावद है। इस नाते प्रस्तुत विषय की जड़ तथा स्नायुजाल को समक्ष्ते के लिए 'काम' तथा उसके साहित्यिक स्पान्तर 'रितमाव' श्रथवा उसके चरम विकास 'श्रंगार रस' की विवेचना श्रथवा प्रसंग प्राप्त है, किन्तु यह विस्तार प्रस्तुत लेख की सीमित परिषि को कदाचित् श्रसहा हो उठे अतः 'प्रसाद' की प्रेम-सम्बन्धी धारणा, जिसमें सींदयं का विषय भी स्वभावतः समाविष्ट है, की विवेचना से ही प्रस्तुत लेख का प्रवर्त्तन समीचीन होगा। 'प्रसाद' की उक्त धारणा को, जो उनके ध्वनित, वर्णित व संकेतित तथ्यों से ही हमें सङ्गलित करनी है, हृदयंगम किये विना उनको प्रेम-सींदर्य-सृष्टि का निर्भात महत्व बोध व मूल्यांकन श्रसंभव ही है।

साहित्यकार का सत्य व्यापक सत्य होता है—ग्नांशिक ग्रथवा खिरडत नहीं। समस्त जीवन, समस्त ग्रंतःसत्ता, ग्रोर समस्त जगत्—इन तीनों के पूर्ण समन्वय ग्रथवा समाहार से ही उसका शाश्वत सत्य (केवल सामयिक नहीं) तैयार होता है। किव के सत्य में सत्, चित ग्रोर ग्रानन्द, सत्यं शिव ग्रोर सुन्दरम् तथा शक्ति, शील, ग्रीर सौन्दर्थ—ब्रहा के तीनों स्वरूपों तथा भगवान की विभूतियों का—संगम हो जाता है मजब इस व्यापक सत्य की उपेन्ना करके किसी व्यक्ति, सम्प्रदाय ग्रथवा संस्था द्वारा. किसी ग्रांशिक सत्य का ग्रनुमव, प्रतिष्ठा ग्रथवा प्रचार का दुराप्रहपूर्ण उपक्रम होता है तो व्यक्ति ग्रथवा समाज के जीवन में वैपम्य व ग्रसंतुलन उत्पन्न हो जाता है; ग्रीर फिर इनके विकारों से मुक्ति, निर्मन्थ, स्वच्छ व स्वामाविक जीवन की स्थापना के लिए ग्रावश्यक हो जाती है। मानव-जीवन का सत्य मानवीय ग्रनुमवों, परिस्थितियों व सीमाग्रों की नितान्त उपेन्ना करके नहीं चल सकता। जहाँ इस प्रकार का प्रयत्न किया जाता है वहाँ छुन्न व दंभ का प्रवेश हो जाता है। ('प्रसाद के इरावती' नामक उपन्यास, 'देव-रथ' नामक कहानी तथा विशाख, स्कन्दगुप्त ग्राबि नाटकों में हासोन्मुख बौद्ध-काल से सम्बधित चित्र इस बात के प्रमाण हैं।) मानवीय दुर्बलताग्रों से छार

उठकर — प्रकृति पर विजय पाकर — जीवन की उच्च भूमियों को प्राप्त करने का ग्रंथ, हठ, दुराग्रह, ग्रात्म-वंचना या मिथ्याचार कभी नहीं होता। दुर्भाग्य से बड़े बड़े साधक व विचारक भी इन दुर्गुणों से न्यूनाधिक रूप से ग्रस्त हो जाते हैं ग्रौर वास्तविक मानवीय सत्यों की उपेन्ना कर ग्रंपनी एक विशेष दुराग्रहशील प्रवृत्ति की कठोर प्रेरणा से जीवन के भयंकर दार्शनिक व धार्मिक ग्रंपतिवादों की सृष्टियाँ कर बैठते हैं। इसीलिए एक ग्रोर घोर विलासिता का प्रतीक 'खाग्रो, पीग्रो, मौज उड़ाग्रो' वाला जीवन-दर्शन तैयार हो जाता है तो दूसरी ग्रोर पंचानित तप कर कुखत से देह चिरवाकर हठपूर्वक ब्रह्मानुभव का। ये दोनों हो ग्रंपतिवाद न्यूनाधिक रूप से ग्रंसतुलित, ग्रस्वस्थ व केन्द्रच्युत मस्तिष्क के दुष्परिणाम कहे जा सकते हैं।

साहित्यकार अथवा कि इन दोनों ही अतिवादों को बचाते हुए मानवीय पिरिशितयों के अनुरूप स्वस्थ जीवन का दृष्टिकीण तैयार करता है और उसके द्वारा जीवन के सब विरोधों में अन्विति (Unity) व सामंजस्थ (Harmony) स्थापित करने का प्रयत्न करता है। किव को साधना मधुर साधना है। उसका गौरव भी उसकी इसो स्वरूप वाली साधना में निहित है। 'प्रसाद' का समस्त साहित्य प्रेम से आत्म-स्कूर्ण, सनाथ, प्राण्यान, मधुर, स्निग्ध व ऐश्वर्यशाली है। प्रेम के विस्तृत व व्यापक निरूपण के द्वारा ही 'प्रसाद' ने मानवीय सीमाओं में आवद मानव-जीवन के इस महान्, व्यापक, गंभीर व मौलिक अनुभव में ही देवत्व का प्रतिष्ठान किया है। यही 'प्रसाद' के प्रेम साहित्य का गौरव व महत्व है। भिक्त की सरसता, उचकोटि के वेदान्त (अनसममों के द्वारा संसार केवल माया है, चणमंगुर है, तुच्छ है आदि को तोतारंटती बातों वाला नहीं) की आनंदवादी भावना व गोता का निष्काम कर्मयोग—इन तीनों के जीवन-रस से प्रसाद-साहित्य सरस, सजल, उर्वर व पन्नामिण के समान हरा है।

तप नहीं केवल जीवन-सत्य करण यह क्षणिक दीन ग्रवसाद, तरल ग्राकांक्षा से है भरा स रहा ग्राका का ग्राह्माद। (कामायनी)

पृथ्वी के जीवों के लिए नितान्त सहज स्वामाविक इस प्रोज्ज्वल मानवीय हिष्टिकोण की प्रतिष्ठा के लिए प्रसाद ने जीवन भर कितना संघर्ष किया! 'प्रसाद' खाहित्य के चौड़े पाटवाली इस ब्रह्मपुत्रा के तट पर खड़े होकर जरा

नजर तो डालिये! जीवन को सुखा कर कंकाल बना डालने वाले शुष्क दर्शनों के लौह-पंजों से मुक्त कर मानव जीवन को सरस व मंगल हरियाली से लहलहाता बनाने का प्रयत्न करने वाला 'प्रसाद'-साहित्य हम मिट्टी के कीड़ों के लिए कितने काम को चीज है।

'प्रसाद' ने अपने सारे साहित्य में इस प्रेम-सम्बन्धी दर्शन अथवा विचारधारा के द्वारा जीवन के उक्त अतिवादों अथवा आत्यन्तिक विरोधों का सामञ्जस्य घटित करके दिखाया है और इस प्रकार मानवीय परिवेश में ही प्रेम व सौन्दर्थ का उज्ज्वल सांस्कृतिक स्वरूप उद्घाटित किया है।

प्रेम सौन्दर्य का विषय ग्रत्यन्त विस्तृत व विशाल है। श्रंगार रस का स्थायी भाव 'रिति' प्रेम के सभी रूपों (प्रण्य, भिक्त, श्रद्धा, वात्सल्य, देशप्रेम, प्रकृति प्रेम, प्रकृति प्रेम, प्रकृति प्रेम ग्रादि) के मूल में है किन्तु प्रण्य या दाम्पत्य-रित (मनोवि-श्वान शास्त्र की सुप्रतिष्ठित स्थापनात्रों के ग्रनुसार) सब प्रेम सम्बन्धों के मूल में है ग्रतः श्रंगार रस के केन्द्र ग्रथवा मर्भविन्दु तक ही इस विषय को सीमित रखा गया है। इसी प्रकार सौन्दर्य का प्रपञ्च भी विस्तृत व विशाल है। प्रेम का स्वरूप ही हमारी सौन्दर्य-हृष्टि व सौन्दर्यनुभव का नियमन किया करता है ग्रतः प्रस्तुत लेख की सीमित-परिषि में ग्राई सौन्दर्य चर्चा में प्रण्योजनों के ग्रनुभव पथ में ग्राने वाले सुन्दर पदार्थ, सौन्दर्य-बोध ग्रथवा सौन्दर्य की ग्रनुभृति ही निहित है। सौन्दर्य की हृष्टि से प्रकृति का ग्रपना स्वतन्त्र महत्व भी है, इसमें कोई संदेह नहीं। किन्तु प्रस्तुत लेख में प्रकृति का सौन्दर्य श्रंगार रस की दाम्पत्य प्रण्यानुभृति के व्यापक संदर्भ में हो निहित समका जाना चाहिये। इस प्रकार प्रस्तुत लेख की ग्रपनी स्वष्ट सीमाएँ हैं प्रेमा

#### 'प्रसाद' का प्रेम-दर्शन-

'प्रसाद' की प्रेम सम्बन्धी धारणा श्रीर भावना श्रत्यन्त उच्च है। देवत्व श्रीर प्रशुत्व के दो कुलों के बीच बहने वाली 'प्रसाद' की यह मानवीय प्रेम धारा परम गंभीर तरंगवती, स्निग्ध-निर्मल, शीतल प्राणदायिनी व सतत् गतिवान् है। 'प्रसाद' ने मानव-जीवन की विराट् पटी पर श्रंकित मानवीय किया-कलापों की मन्य दृश्याविलयों के बीच, प्रत्यद्व या परोव रूप में प्रेम-सम्बन्धी जो तथ्य हमारे लिए छोड़े हैं, उनका संकलन व संयोजन करके 'प्रसाद' का एक भरा-पूरा व मुज्यवस्थित प्रेम-दर्शन सहज ही खड़ा किया जा सकता है। उनकी धारणा में प्रेम ही दो श्रात्माश्रों का सच्चा परिचय है; वही सच्चा सम्बन्ध है। (भरना)। उसके लिए सब

पपीहे-सी पुकार लगा रहे हैं पर वह मिलता नहीं। बस, वह तो केवल दिया जाता है। (लहर) यदि वह मिलेगा भी तो केवल ग्रात्म-विसर्जन से ही। (लहर)। देना हो जितना दे दे तू, लेना कोई यह न करें। (कामायनी)। ग्रेम दीवन में ग्राता है—इतना उन्माद, विकास प्रफुल्लता व स्कृति लिये—मानों साचात मधु-ऋत पथ भूलकर जीवन में आ गई हो (लहर)। यौवनोदय के साथ ही सरल हृदय में उत्कट इच्छा होती है कि कोई भी सुन्दर मन अपना साली हो। प्रत्येक नवीन परिचय में उत्सुकता रहती है श्रीर मन में एक बार तो सर्वस्व लुटा देने की सन्नद्भता रहती है, (चन्द्रगप्त)। जो कुछ मी सुन्दर श्रपने पास होता है, वह भेंट में चढ़ा दिया जाता है, (लहर)। बुद्धिमानी अथवा समभदारी से प्रेम की ऋतु-यौतन चली जाती है । यौदन ! मानो स्वर्गीय उल्लास का नद सा उमड़ पड़ता है। हृदय सुन्दर हो जाता है। किन्तु हायरी विडम्बना यह कठोर संसार हमारे प्रेम को खिलने और लहलहाने नहीं देता। "अकस्मात् जीवन-कानन में एक राका रजनी की छाया में छिपकर मधुर वसंत धुन आता है। शरीर की सब क्यारियाँ हरी-भरी हो जाती हैं। सौन्दर्य का कोकिल - कौन ? कहकर सबको रोकने-टोकने लगता है, पुकारने लगता है। फिर उसी में प्रेम का मुकुल लग जाता है, आँसू-भरी स्मृतियाँ मकरद सी उसमें छिपी रहती हैं।"-"हृदय नीरव अभिलाषाओं का नीड हो जाता है। जीवन के प्रमात का मनोहर स्वप्न विश्व भर की मदिरा वनकर उन्माद की सहकारिणी कोमल कलानात्रों का मंडार हो जाता है, (चन्द्रगुप्त)। हृदय अपने प्रिय को अपने यौवन के पहले औपने की अदर्शित में त्रालोकपूर्ण नज्ञत्रलोक से कोमल हीरक दुसुम के रूप में त्राते देखता है। विश्व के असंख्य कोमल कठों की रसीली तानें एकार वनकर प्रिय का अभिनंदन करने उसे सँमालकर उतारने के लिए, नचत्र लोक की जाती है। शिशिर कर्णी से सिक्त पवन उसके उतरने की सीढ़ी बनता है। उपा स्वागत करती है, चाडु-कार मलयानिल परिमल की इच्छा से परिचारक बनता है और वरजोरी मल्लिका के एक कोमल बुन्त का ग्रासन देकर उसकी सेवा करने लगता है।" (ग्रजातशञ्च) कुसुम मकरन्द की वर्षा होने लगती है, प्राण-पपीहा त्रानन्द से बोल उठता है। वाल अस्ण-सी प्रिय की छवि प्रकट होकर शत्य हुदय को नवल राग से रिजित कर देता है। मन प्रेम-तीर्थ में स्नान करके पनित्र व उत्साह्यू हो जाता है। जीवन के इस प्रथम प्रमात में विश्व विमल ज्ञानन्द भवन सा हो जाता है। फिर प्रियं से मिलन होता है। मानों स्वर्ग ग्रौर पृथ्वी मिल गये हों। भरना) प्रकृति के सातीं तार एक लब में गूँज उठते हैं। चारों श्रोर प्रफल्लता, दीव्ति, रंगिनी,

स्पूर्ति व प्रेरणा का साम्राज्य स्थापित हो जाता है। हिन्द पथ में सिन्द ग्रालोकमयी हो उठती है। सारा विश्व-वैभव सम्पन्न हो उठता है, (भरना)। ऐसे प्रेमानुभूति के मधुर प्रहर में यदि प्रियतम से हम विछुड़ भी जायें तो प्रिय का यों स्मरण करते है— "श्रमृत के सरोवर में स्वर्ण कमल खिल रहा था, भ्रमर वंशी वजा रहा था, सौरभ ग्रौर पराग की चहल पहल थी। सबेरे स्वर्ण की किरणों जो चूमने की लोटती थीं, संध्या में शीतल चांदनी उसे श्रपनो चादर से ढँक देती थी, उस मधुर सौन्दर्य, इस ग्रातीन्द्रिय जगत् की साकार कल्पना की श्रोर मैंने हाथ बढ़ाया था, वहीं स्वप्न हुट गया"। (स्कन्दगुप्त)।

ऐसी दिव्य अनुभूतियों वाला प्रेम इस जीवन में किसे स्पृह्णीय नहीं ? कीन अभागा जीवन के इस महान् अनुभव से वंचित होकर अपनी संसार-यात्रा निर्थिक करना चाहेगा! जो इस अनुभव से वंचित होकर केवल रदन-संघर्ष ही लेकर लौटा उस अभागे के लिए कवि केवल यही कहकर आह भर उठता है—

"सौन्दर्य-जलिंध से भर लाये केवल तुम अपना गरल पात्र।" (कामायनी, इड़ा सर्ग)

ऐसे प्रेम की प्राप्ति के लिए किया गया रुदन व हाहाकार भी संगीत बन जाता है (श्राँस्)। ऐसे उत्कट प्रेम के पथ का ताप व ज्वाला जीवन को खरा कंचन बना देती है (भरना)। ऐसे तत्त्वों से बना हुआ यह प्रेम जीवन को उदात पवित्र, शान्तिपूर्ण व मधुर बना देता है (श्राँस्)।

किन्तु जहाँ प्रेम ये स्वर्गीय विभ्तियाँ लाता है वहीं यह इस महान् प्रेम की रत्ता, पोष्ठण व संवर्धन के लिए हमारे तत्वों की कड़ी परीत्ता भी लेता है। (प्रेम पियक) प्रेम केवल भोग नहीं है। वह एक ऐसे पथ की यात्रा है जहाँ जपर छाया है तो नीचे सर्वत्र काँटे विछे हैं। प्रेम में स्वार्थ ग्रीर कामना का पूर्ण हवन कर देना पड़ता है। प्रेम एक पवित्र पदार्थ है जिसमें कहीं कपट की छाया नहीं होती। यह प्रभु का स्वरूप है। प्रेम के पथ का उद्देश्य श्रांत भवन में टिककर पड़ जाना नहीं है ग्रिपित पूर्ण ग्रात्मानुभूति के लिए उस सीमा पर पहुँचना है जिसके ग्रागे कोई ग्रीर राह नहीं होती। मोह तो रूपजन्य होता है, किन्तु प्रेम उदार व ग्रानन्त है। इसीलिए कार्य रहता है—'मेरे हृदय उदार बनो'' (लहर)। प्रेम जगत का चालक है। इसके ग्राक्षण में खिचकर ब्रह्मांड का

अगु-परमागु सिक्रय है। इसी के बल से वृद्ध पुराने पत्ते आड़कर नया वसंत पाते हैं। प्रेम का एकमात्र सिद्धान्त है—ग्रपना सभी अस्तित्व मिटा देना तथा सारे संसार में ग्रपने प्रियतम को ही देखना। ऐसी स्थिति में विरद्ध का कोई भय नहीं रहता। फिर तो किसी से द्वेष भी नहीं हो सकता क्योंकि सारा विश्व तो प्रियतममय हो ही चुका। संयोग वियोग जैसी स्थिति हो नहीं रहती। इतना हो नहीं स्थूल जगत की सब संग्राएँ ही मिट जातो है केवल सूद्धम सत्य सत्व प्रेममात्र का ही ग्रखरड साम्राज्य हो जाता है। (प्रेम पथिक)। यही महान् ग्रमर व ग्रादर्श प्रेम है। फिर ऐसी पुकार लगाने की जीवन में ग्रावश्यकता ही नहीं रहती कि—'मुक्तको न मिला रे कहीं प्यार!' (लहर)। प्रेम ही मुक्ति है, प्रेम ही शिक्त है। प्रेम से ही दृदय शुद्ध सुवर्ण वनता है। प्रेम ही दृदय तथा जीवन को सौन्दर्श प्रदान करता है। (भरना) प्रेम की इसी मंगल-विधायिनी एवं लोककल्याणुकारिणी शक्ति का ग्रनुमन करके किव सर्वत्र प्रेम की पताका फहराना चाहता है—

# 'प्रलय प्रभंजन मलय महत हो, फहरे प्रेम पताका !' (भरना)

इस प्रकार 'प्रेम' जीवन की कुछ छिपी हुई गहरी वात है (फरना)। तुमुल कोलाहल कलह में हृदय की बात है (कामायनी)। यह केवल मौतिक जन्म-मरण के दो विन्दुश्रों के बीच की ही बात थोड़े ही है। यह तो श्रनंत जीवन श्रौर अनन्त पथ की कहानी है। (फरना) सारी प्रकृति व मानव-जीवन प्रेम के बिना जह है। प्रेमका श्रालोक लेकर, श्रनन्त जन्मों की यात्रा करते हुए, श्रनन्त पथ से हम इस संवार में श्राते हें श्रौर चिति का दीप जलाकर सारी प्रकृति को कृपापूर्वक श्रालोकित कर देते हैं (फरना)। यह सृष्टि पर मानों हमारा उपकार है। ऐसा महान प्रेमानुभव जिस प्रेमालंबन के सहारे होता है वह भी कोई भौतिक व्यक्ति थोड़े ही है। वह तो मानों प्रकृश व सौरभ के बादलों पर से किसी श्रमरलोक से श्राता है। (फरना)। ऐसी प्रिया विश्व-मंदिर की मिणदीप है श्रौर कल्याणमयी शीतल ज्वाला है। ऐसे प्रिय से विछोह हो ही कैसे सकता प्रहृप्य में फिर टकरा जार्येंगे। यही इस प्रेम की शक्ति, श्रमरता व श्रनन्तता है (श्राँस्)। प्रिय श्रौर प्रेमी, श्रातमा के नाते, देखते ही चिर परिचित से लगते हैं व्योंकि प्रिय तो हमारे जन्म-जन्म का जीवन है (श्राँस्)। ऐसा है

यह दिन्य प्रेमातुभव तभी तो श्रचानक किसी सुन्दर भोर में उसकी श्रनुभ्ति होती है— उसको कहते प्रेम—श्ररे श्रव जाना (भरना)। ऐसे दिन्य प्रेमका इस संसार में प्रचार होता है केवल श्रनन्य श्रद्धा के द्वारा—

यह लीला जिसकी विकस चली वह मूल शक्ति थी प्रेमकला।

उसका संदेश सुनाने की संसृति में ग्राई वह ग्रमला।

(कामायनी)

इस प्रकार भौतिक परिवेश में ही कवि की कल्पना व अनुभूति प्रेम का अल्यन्त उदात्त, भव्य उज्ज्वल व आदर्श स्वरूप संघटित करती है।

इन मावनात्रों के द्वारा 'प्रसाद' की प्रेम-धारणा त्रवश्य पर्यात स्पष्ट हो जाती है।

### प्रेम की सरिएायाँ भ्रथवा कोटियाँ—

पर क्या इस कर्म-कोलाहल पूर्ण त्रिगुणात्मक संसार में ऐसे दिव्य प्रेम का अनुभव सामान्यतः सब कर पाते हैं! नहीं। पाशाविक मोग-लिप्सा और दिव्य प्रेम—इन दो कूलों के बीच में हो मानवों का प्रेमानुभव संचरण करता रहता है। व्यापक दृष्टि से 'प्रसाद'—साहित्य में प्रेमानुभव के पाँच निश्चित सोपान किये जा सकते हैं जो निम्न प्रकार है:—

- (१) सूद्रमतम, त्रात्म-प्रधान, त्रादर्शवादी रहस्योन्मुख त्रातीन्द्रिय प्रेम: जो 'प्रसाद' की त्रादर्श प्रेम-कल्पना का विश्राम-नीड़ है; 🗸
- (२) परिष्कृत व कर्ष्वमुखी प्रेम जो मिलनाभिमुख प्रेमी हृदयों की आशा है।
- (२) श्रीसत या सामान्य प्रेम जो सद्ग्रहस्थों के द्वारा सामान्य श्रनुभव का विषय है श्रीर जो सात्विक व राजसिक की संधि-रेखा पर स्थिति कहा जा सकता है।
- (४) राजसिक विलास-प्रेम जो वीरों का पुरस्कार है व जगत् के तमस् को फाइने वाले शस्त्र-व्यवसायियों ऋथवा बाहुबलियों का ऋधिकार है।
- (५) श्रधम विलास-पंक में सड़ा गला प्रेम—जो मरणोन्मुख है, श्रौर सूखी पत्ती की तरह अपने नाश के लिए हवा की एक तरंग की प्रतीचा में अपनी साँस पर भूल रहा है।

इन पाँचों प्रकारों अथवा कोटियों में 'प्रसाद' के समस्त प्रेम-पात्र व

उनके जीवन ज्यापार समाविष्ट किये जा सकते हैं। प्रथम व पंचम प्रकार ये 'प्रसाद' के प्रेम के दो छोर हैं, जिनके बीच में द्वितीय तृतीय व चतुर्थ प्रकार का प्रेम न्यूनाधिक रूप में जीवन में देखने सुनने में ज्याता रहता है। इन सब पर थोड़ा विस्तार से विचार किया जायं—

(१) प्रथम कोटि का प्रेम मानो 'प्रसाद' के आदर्श प्रेम की कसौटी है।

यह प्रेम अनाष्ट्रात कुसुम-सा पितृत व गंगा-सा पातन है। इस में व्यावसायिकता या विणिगृति कहीं भी नहीं। केवल मीन विसर्जन है। इस में हृदय के समस्त भाव-वैभव अथवा अस्तित्व के समस्त गुणों का बड़ा ही चमत्कारपूर्ण व रोमांचकारी उन्मेष दिखाई पड़ता है। यह प्रेम निष्कामता की पराकाष्ट्रा को पहुँचा हुआ सा दिखाई पड़ता है। यह प्रेम निष्कामता की पराकाष्ट्रा को पहुँचा हुआ सा दिखाई पड़ता है। यह प्रेम निष्कामता की पराकाष्ट्रा को पहुँचा हुआ सा दिखाई पड़ता है। इस विना अपना अस्तित्व सफल व सार्थक न कर पायगा।) चाहे यह निष्कामता रो धोकर प्राप्त हुई हो चाहे हँ सी-खुशों से। विषद्धक का मिल्लका के प्रति प्रेम (अजातशत्र) अभिन्यिक के आधार पर इसी कोटिका जंचता है। मानुगुत (स्कन्दगुप्त) का अपनी अलौकिक प्रण्यिनी के प्रति प्रेम इसी उच्चता को पहुँचा हुआ दिखाई पड़ता है। प्रेम पथिक का किशोर भी इस स्थिति को पहुँच चुका है। चन्द्रगुष्त की मौलिका इसी प्रेम की वेदी पर नीरव विसर्जन करके हमें चमत्कृत कर देती हैं। आस्र का प्रेम भी इसी धरातल का है। आकाशदीप, प्रलय, कला, हिमालय का पथिक, समुद्र सन्तरण आदि कहानियाँ इसी उच्च प्रेम की भन्य समारक हैं।

श्रध्यात्मिकता या रहस्योन्मुखता की सबसे श्रिधिक गुजाइश इसी कोटि के प्रेम में दिखाई पड़ती है। कल्पना श्रीर भावुकता का श्रपार ऐश्वर्थ्य भी यहाँ विखरा हुश्रा मिलता है (यद्यपि श्रागामी कोटि के प्रेम में भी ये तत्त्व पर्याप्त रूप में उपलब्ध होते हैं)।

(२) प्रथम व दितीय दोनों ही कोटियों के प्रेम अपने स्वरूप व मार्मिकता में पर्याप्त समानता रखते हुए भी कुछ भिन्न दिखाई पड़ते हैं। पहले में प्रेम मानवीय परिवेश में संमव निर्विकारता, शुश्रता व निर्दे दता की सीमा को पहुँचा हुआ सा दीखता है। उसमें आध्यात्मिकता की स्थापना हो जाती है या होने की पूर्ण संभावना है किन्तु दितीय कोटि के प्रेम में उतनी उच्चता की संमावना नहीं दिखाई

पड़ती। काम-ध्याधि अथवा इच्छा जन्य प्राणों का हा-हाकार ही अधिक रहता है। हाँ विरहोचित स्निन्धता व पावनता के कारण उत्तमें भी ईश्वरीयता का हल्का-सा आभास अवश्य अनुभृत होता है। 'आँधी' कहानी की ईरानी-नायिका, देवसेना, कार्नेलिया, कल्याणी, चाणक्य, अवस्यामिनी, स्कन्दगुप्त तथा आकाश-दीप कहानी के नायक-नायिका आदि पात्रों का प्रेम इस कोटि के प्रेम में रखा जा सकता है।

(३) तृतीय कोटि के प्रेम में धर्मांचरण में रत व मर्यादा-प्रेमी सभी सद्-राहस्थ, वानप्रस्थी, विवेकी, निस्पृही, साधुवृत्ति से आजीविका का अर्जन करने वाले, सदाशयी, सुधीर सांध्य समीर-सी गति वाले दार्शनिक आदि पात्र रखे जा सकते हैं।

(४) इस कोटि में इम प्रायः उन सभी वीरभोग्या वसुन्धरा के प्रिय वरेण्य व ब्रादर्श नृपतियों तथा वीरों को रख सकते हैं जो "एक कान से तलवारों की ब्रौर दूसरे से नूपरों की मनकार सुनते हैं" (स्कन्दगुप्त)। राजसिक ब्रथवा सात्विक विलास मानों उनके कण्टकाकीर्ण जीवन-पथ पर चलने ब्रौर विश्व को तामसिक शक्तियों से मुक्त व निरापद रखने का पारिश्रमिक है। चन्द्रगुप्त (ध्रुवस्वामिनी), चन्द्रगुप्त मौर्य व कुमारगुप्त जैसे पात्र इस कोटि में रखे जा सकते हैं।

(५) स्वेच्छाचारी विलासी व नराधम शासकों और अमर्यादित व उछ लल श्रीमन्तों, अनुत्तरदायी युवक-युवतियों, अत्याचारी जमींदारों, परपीडक आततायियों व स्दखोर महन्तों, प्रमदाओं, विलासिनियों, महत्व-कांद्विणी प्रण्य-वंचिताओं, वार-वनिताओं का प्रेम इस कोटि में रखा जा सकता है।

ध्यान देने पर इस प्रकार के प्रेम के निरूपण की एक विशेष सार्थकता भी दिलाई पड़ती है और वह यह कि इस तमस् की पृष्ठभूमि में पावन प्रेम की आभा अन्त में बड़ी दीप्ति व कांति के साथ फूटती दिलाई पड़ती है। 'असाद' साहित्य में सर्वत्र अनर्गल व उच्छ लल विलास का भयकर या शोचनीय परिणाम दिलाया गया है। रामगुप्त, नन्द तथा अन्य विलासी शासक नष्ट हो जाते हैं। देवनिरंजन पथ-अष्ट होकर, निष्प्रभ होकर मारा-मारा फिरता है। सुखदेव चौबे, अनवरी, श्यामलाल, महन्त (तितली); फिलिप्स (चन्द्रगुप्त); श्रीचन्द्र, बाँथम (कंकाल); विलास, लालसा, कामना, महत्वाकांचा (कामना); सब भयंकर परिणाम मौगते हैं। देवनिरंजन का किशोरी के प्रति और मंगल का तारा के

प्रति ऐसा ही प्रेम है। पर्वतेश्वर कल्याणी के हाथों यमघाट लगता है। रूप-गर्विता विलास-प्रेमिनी कमला (लहर) तुच्छ रूप की ज्वाला में जल मरती है। विजया आत्मग्लानि आत्म-हत्या करती है। दामिनी (जनमेजय का नाग-यज्ञ) भी भाग्य के फल भोगती है किन्तु अन्त में आत्म-संशोधन करके शान्ति पातो है।

इस प्रकार इस विलास सृष्टिका अपना निजी महत्व है। इसी की पृष्ठभूमि में प्रसाद ने उज्ज्वल, महान् व आदर्शवादी प्रेम की कनकामा दिखाकर
मानवीय प्रेम को महिमावान बना दिया है। प्रेम को यह शुभ्रता व औज्वल्य
देने के प्रयत्न में 'प्रसाद' कालिदास के समकज्ञ दिखाई पड़ते हैं। कालिदास ने
मेघदूत में कर्ज्ञच्य विमुख यज्ञ को दिखां क 'कुमार संभव' में काम को मस्मीभूत
दिखाकर प्रेम की इसी दिव्यता की प्रतिष्ठा की है। वस्तुतः विलास के इस
दुष्परिणाम में ही 'प्रसाद' की उच्च प्रेम-सम्बन्धी धारणा स्पष्ट हो जाती है।
एक घूँट व 'कामना' में प्रसाद ने कमशः मर्यादित प्रेम व सद्विवेक की
नितान्त आवश्यकता बताकर प्रेम को हढ़ता, सुडौलता, व निष्कज्ञुषता प्रदान
की है।

## सौन्दर्यं का स्वरूप विवेचन

प्रेम का सौन्दर्य से धनिष्टमत सम्बन्ध है। प्रेममयी आँखें सर्वत्र सौन्दर्य का प्रसार देखने लगती हैं। जिस 'आलम्बन' के आधार पर प्रेम स्फुटित, विक-सित तथा परि पुष्ट होता है, वह अभिनव सौन्दर्य सुष्मा से जगर-मगर हो उठता है। सौन्दर्य का मुख्य गुण है—आकर्षण। यह आकर्षण शारीरिक व मानसिक दोनों प्रकार का होता है। प्रेम जीवन की पूर्णता की अनुभृति है अतः वह अपने पात्र में सर्वा गपूर्णता की प्रतिष्ठा करना चाहता है। प्रेमियों का अनुभव है कि परिपक्व, सुस्वादु, रस-पेशल और स्निग्ध-सुदृढ़ प्रेम-सम्बन्ध का मूलाधार तभी स्थापित होता है जब बाह्यावरण को मेद कर दृद्य दृदय को देखने लग जावे। जहाँ गम्भीर प्रेम स्थापित हो जाता है वहाँ बाह्य सौन्दर्य नगएय ही रह जाता है।

सामान्यतः यही समभा जाता है कि सौन्दर्य से प्रेम उत्पन्न होता है।
श्रारंभिक अवस्थात्रों में यह बात सत्य भासित हो किन्तु कभी-कभी कम उलटपुलट मी जाया करता है। संसर्ग या साहचर्य-जन्य प्रेम श्रीर भी गहरा श्रीर
टिकाक होता है जो कोयले में सोना उपजा लेता है या मेंढकी को पश्चिनी बना

देता है। अतः रूपाकर्षण-जन्य प्रेम को ही प्रेम मानने में सहृदय िक्स विना न रहेंगे। जो हो, प्रेम-सौन्दर्य की इस अन्तर्मीमांसा में न पड़ कर 'प्रसाद' के सौन्दर्य पर ही विचार किया जाय।

सीन्दर्य चार प्रकार का होता है—(१) शारीरिक सौन्दर्य (२) मानसिकआित्मक सौन्दर्य अथवा शील, (३) प्राकृति सौन्दर्य, और (४) शैलीगत सौन्दर्य
या कलात्मक सौन्दर्य। 'प्रसाद'-साहित्य में चारों प्रकार के सौन्दर्य का रंगोत्सव
हो गया है। स्थूल आधार शारीरिक सौन्दर्य ही है। उसी के सहारे मानसिक
सौंदर्य का कुस्म-वैभव फूट पड़ा है। प्रण्यानुभूति के बोच प्रण्यी प्राण् अनेक
सहगामिनी लघु लघु भाव तरंगों का अनुभव करते रहते हैं। साहित्य शास्त्र में
३३ संचारी भाव प्रसिद्ध ही हैं। 'प्रसाद' ने कई रंगों को घोल कर उन्हें हल्कागाढ़ा कर के जो अनेक गाढ़-तरल, सूद्म-पुष्ट, कोमल-कठोर भाव-रंगों की सृष्टि
की है वह मनोमोहिनी है। प्रकृति का सारा सौन्दर्य हस मेले में दल-बल सहित
आ गया है। और फिर इस समस्त सौन्दर्य की जो कलात्मक— अभिव्यक्ति
(अभिव्यक्ति-सौन्दर्य) हुई है वह तो 'प्रसाद' की अपनी खेती हैं, जिसकी
हरियाली व तरावट का क्या कहना!

'प्रसाद' की सौन्दर्य-सम्बन्धी धारणा बहुत ही उच है। वस्तुतः उनका आदर्श सौन्दर्य स्थूल वस्तु न रह कर सूद्धम भावना ही हो गया है। सौन्दर्य तो जीवन-सत्व है, सुधा है जो प्राणों को जीवन-दान करती है—'सौन्दर्य-सुधा बिलहारी, जुगता चकोर अंगारे।' (आँस्) यह सौन्दर्य अपनी चरम सीमा व परिणित में परम रहस्यपूर्ण है। सौंदर्य हो उस ईश्वर या परम प्रियतम का ज़रीदार आवरण या परदा है जो रहस्यमय से संबंधित होने के कारण स्वयं ही रहस्यपूर्ण होगया है। जितना भी सौन्दर्य दिखलाई पढ़ रहा है वह सब उस परम प्रियतम को रहस्यमय बना कर हमारी जिज्ञासा, लालसा, उत्करठा व कौत्हल पर सान चढ़ा रहा है। अतः यह सौंदर्य सत्ता परम रमणीय व रहस्यमयी है।

हे श्रनन्त रमिणीय ! कौन दुम ? यह मैं कैसे कह सकता ! कैसे हो ? क्या हो ? इसका तो भार विचार न सह सकता !

(कामायनी : आशा सर्ग )

सौन्दर्यमयी चंचल कृतियां बन कर रहस्य हैं नाच रहीं; मेरी थ्राँखों को रोक वहीं ग्रागे बढ़ने में जांच रहीं। में देख रहा हूँ जो कुछ भी, वह सबका छाया-उलभन है ? सन्दरता के इस परदे में क्या अन्य घरा कोई घन है ? सब कहते हैं 'खोलो खोलो छिव देख गा जीवन धन की. भावरण स्वयं वनते जाते हैं भीड़ लग रही दर्शन की। चाँदनी सहश खुल जाय कहीं प्रवगुठन ब्राज संवरता-सा ; जिसमें अनन्त कल्लोल भरा लहरों में मस्त विचरता सा -श्रपना फेनिल फन पटक रहा मिएयों का जाल लूटाता सा; क्लिद्र दिखाई देता हो उत्मत्त हुन्ना कुछ गाता सा।

(कामायनी: काम सर्ग)

सन्दरता की यह उदात अनुभृति कदाचित् सर्व-सुलभ नहीं। 'उस दिन तो हम जान सके थे सुन्दर किसको है कहते, तब यह पहचान सके किसके हित प्राणी यह सुख-दुख सहते (कामायनी: निर्वेद सगे) से प्रकट है कि 'प्रसाद' की दृष्टि में सुन्दरता की वास्तविक अनुभूति तो जीवन की किन्हीं विशिष्ट परिस्थितियों, श्रनुभृतियों तथा वातावरण के एक विशिष्ट संघात में ग्रनायास तथा श्रकस्मात् ही किसी चुण में हो जाया करती है। उज्ज्वल वरदान चेतना का सौन्दर्य जिसे सब कहते हैं (कामायनी : लजा सर्ग) के द्वारा वास्तविक सौन्दर्य का पावित्र्य व अलौकिकता (जैसी कि कालिदास के शाकुन्तल व कुमारसंभव में सुलम है।) श्रीर भी सफ्ट है। वस्तुतः प्रेम की पावनता, प्रगाढ़ता व व्यापकता के श्रनुमान में ही सौन्दर्य की श्रनुभूति उच्च व गंभीर होती है। 'प्रसाद' हमें चण-भंगुर सौन्दर्य की नहीं किन्तु शाश्वत सौन्दर्य के दर्शन की ही प्रेरणा करते हैं-

> क्षण अंगर सौन्दर्य देख कर रोम्हों मत, देखों ! देखों !! उस सुन्दरतम की सुन्दरता विश्वमात्र में छाई है छोटे छोटे कुसुन स्थामला घरणी में किस का सौन्दर्य इतना लेकर खिलते हैं, जिन पर मुन्दरता का गर्वी-मातव भी मधु लुन्च मधुप सा सुख प्रदुश्य करता किरता।

> > (प्रेम पथिक )

कवि इस महान् व त्रादर्श सौन्दर्थ की परिभाषा मात्र देकर व उसका

स्वरूप निर्धारित करके ही ग्रपने कर्तव्य की इति श्री नहीं कर देता, वरन सौन्दर्य की इस उच्च भावना को इदयंगम कराने के लिए वह मानव जीवन के बीच वड़ी गम्भीर, चमत्कारपूर्ण व रोमांचकारिणी- दश्याविल मी हमारे सामने प्रस्तुत करके सौन्दर्य-सम्बन्धी अपनी इस प्रिय धारणा को बड़ी मार्मिकता से उदाहृत व चितार्थ करता है। रूपगर्विता कमला (लहर: 'प्रलय की छाया, ) के स्थूल रूप का ग्रमिमान चटनी की तरह पिस जाता है। इस ऐन्द्रिक रूप के पराभाव की पृष्ठ भूमि में पद्मिनी के महान आतम त्याग व बिलदान की मुन्दरता कैसी गरिमा व स्निम्धता के साथ हमारी श्राँखों के सामने लास कर उठती है! उधर, नये ढंग के ग्राभूषण, सुन्दर वसन, भरा हुग्रा यौवन ग्रौर पुरुष फँसाने के चटपटे ब्यंजनों ग्रौर विलास के उपकरणों से सुसन्जित उज्जयिनी की श्रेष्टि कन्या विजया (स्कन्दगुप्त) ग्लानि से श्रात्मा-हत्या करके ही सखानुभव करती है। वहाँ भी नाटककार ने स्यूल सौन्दर्य के दर्प की धंन्जियाँ उड़ा दी हैं। श्रौर प्रतिशोध मूर्ति, प्रणय-वंचिता, दिग्भांत रूपगर्विता, रूप की रोकड़ वाली सेठानी 'युजातश्रम' की मागन्धी, जो यह चैलैंज फेंकती है—'दिखला दूँगी कि स्त्रियाँ क्या कर सकती हैं। "सुन्दर स्त्रियाँ भी संसार में कुछ ग्रपना ग्रस्तित्व रखती हैं।" महस्थल के जेठ के लू के फोंके की तरह भटक कर जीवन में क्या पातीं है—केवल ज्वाला, अशांति और असफलता! उसे शान्ति मिलती है। अन्त में केवल श्रात्मचितनपूर्ण पश्चात्ताप की इस भावना में इस बुद्धिमता का क्या ठिकाना है। वास्तविक रूप के परिवर्तन की इच्छा मुक्ते इतनी विषमता में ले त्रायी! त्रपनी परिस्थिति को संयत न रख कर व्यर्थ महत्त्व का ढोंग मेरे इदय ने किया, काल्यनिक सुख-लिएसा ही में पड़ी-उसी का यह परिणाम है। स्त्री-सुलभ एक हिनम्बता, सरलता की मात्रा कम हो जाने से जीवन में कैसे वनावटी भाव थ्रा गये।" श्रीर वह इड़ा! जिसके वत्त स्थल पर संस्ति के सब ज्ञान-विज्ञान एकत्र धरे ये — ऐसी ल्प-शौवन व ऐश्वर्ग की साकार प्रतिमा ! जिसने हृदय नहीं पाया और सदा सिर चढ़ी रही !- उसकी भी क्या स्थिति रही-

हाँ इड़ा प्राज भूली थी, पर क्षमा न चाह रही थी;

भगवित ! समभी में सचतुच कुछ भी न ससभा थी मुक्तको; सब को ही छुला रही थी अभ्यांत यही या मुभको !

(कामायनी: त्रानन्द सर्ग)

इस प्रकार स्थूल रूप की निःस्सारता लेखक ने हमारे हुदय पर, मुहर पर मुट्ठी का ठपका देकर, बड़ी गहराई से ऋकित की है। कहने की ऋावश्यकता नहीं कि सौन्दर्श की यह उच्च प्रतिष्ठा, जिसमें प्रेम की समानान्तर उच्चता निहित है, 'प्रसाद'—साहित्य के गौरव का मेरू दंड है।

यद्यपि 'प्रसाद' ग्रात्मिक सौन्दर्ग त्राथवा शील-सौन्दर्ग को ही सौन्दर्ग का मूल मानते हैं किन्तु वे आत्मा के संरत्त्रण अथवा अध्यत्त्ता में परिवर्द मान रूप-सौन्दर्य के प्रति भी अभिनन्दनन्तुर एवं अभिवादनशील हैं। ('श्रद्धा' का सौन्दर्ग-वर्णन इस प्रसंग में दृष्टव्य है ।) ऐसा बाह्य सौन्दर्ग भी 'प्रसाद' की दृष्टि में दृदय की ही अनुकृति है- 'दृदय की अनुकृति बाह्य उदार, एक लम्बी काया उन्मुक्त' (कामायनी: अद्धा सर्ग)। उन्होंने आतमा से संपुक्त और संसिक्त, प्रकृति के वरदान, नेत्रों के कल्याण, मानव के शारीरिक सौन्दर्श का बड़े उत्साह, श्रायोजन व मनोयोग के साथ चित्रण किया है-शिरीष सुमन के तंतुत्रों सी हिनग्ध-महीन त्लिका से ! ('पंत' की 'मानव' शीर्षिकनी कविता भी इस चाण अनायास ही ध्यान में आ रही है )। मानो यह विभूति किसी को अनायास पथ चलते ही नहीं मिल गई है। इस निधि का अर्जन भी सौन्दर्शशाली ने अपने पुरुषार्थ से पूर्व जन्म में (कालिदास के 'शाकुन्तल' में यह भावना वर्त्त मान है) तप करके किया है। ग्रातः इसका उचित श्रेय उसे मिलना ही चाहिए। 'प्रसाद' की 'सालवती' तथा 'कला' नामक कहानियों में यह प्राचीन यूनानियों की सी सौन्दर्य भावना प्रकट हुई है। जहाँ शारीरिक सौन्दर्य व त्रात्मिक सौन्दर्य का सुमृतु सामंजस्य हो गया है वहाँ सोने में सुगन्ध त्रा गई है। किन्तु जहाँ सौंदर्य 'पुण्य ज्योतिहोन कलुषित सौंदर्य' ग्रथवा 'एक सौंदर्यमयी वासना की ग्राँघी' सा है जिसमें पवित्रता की छाया भी पड़ी नहीं वहाँ वह केवल स्थूल मासाचार की लीलास्थली है अतः नितान्त हैय व घृणास्पद है। "नारी यह रूप तेरा जीवित अभिषाप है।" (प्रलय को छाया)—ऐसा कह कर 'प्रसाद' ने शील-सौंदर्थ की चिकनाई से रहित सौंदर्य की विडम्बना का संकत करके तत्सम्बन्धी समस्त शंकाश्रों को धराशायी कर दिया है। कमला का रूप-सौंदर्य श्रद्धि-तीय है—'मेरे उस यौ वन के मालती मुकुल में' से ले कर जीवन सुरा की वह पहली ही प्याली थी। तक की पंक्तियाँ में सौंदर्य चित्रण की पराकाष्ठा है किन्तु कमला में मोती की त्रामा न होने से वह सौंदर्य कंकालमात्र दिखाई गई है।

त्रात्मा के त्रालोक में प्रफुल्लित इन्द्रियों के रस-व्यापार 'प्रसाद' ने एक सच्चे जीवनवादी, रसवादी, व यथार्थवादी साहित्य-सृष्टा की तरह दिखाये हैं— ग्रौर खूब खुल कर, हाँ पूर्ण साहित्यिक शालीनता व मर्यादाग्रों के साथ। डील-डौल, गठन, रूप, वर्ण, तेज-कांति, स्वास्थ्य-सौकुमार्च, वस्त्राभूषण, दुष्पहार, मिण्-मुक्ता, अनुलेपन-प्रलक्तक, गंध-द्रव्य, ताम्बूल-सुरा, श्रंजन-श्रंगराग, विभ्रम-सुद्रा, हास-अश्र सभी कुछ तो हैं। सारी सौंदर्य-सृष्टि कितनी जीवत, भरी-पूरी, चहकती-महकती, मांसल, रंगीन श्रौर पॉजिटिव। श्रामीण श्रौर नागरिक, शारीरिक मानसिक, कोमल-कठोर सभी प्रकार का सौंदर्य न्यूनाधिक रूप से सर्वत्र उपलब्ध है। कलामय रूप-चित्रण व सींदर्थ के व्यापक प्रभाव की दृष्टि से मनु, श्रद्धा, इरावती, रोहिणी ('ग्राम गीत' कहानी ), गुंडा, ईरानी युवती ( 'ग्राँघी' नामक कहानी ', देवदासी ( ग्राकाशदीप ), वेला ( 'इन्द्रजाल' नामक कहानी), श्राँसू की नायिका, मातृगुप्त की प्रण्यिनी (स्कन्दगुप्त), मल्लिका, ( ग्रजातशत्र ), पद्मावती ( ग्रजातशत्र ), 'ग्रमिट स्मृति' कहानी की नायिका, 'समुद्र सन्तरण' कहानी की नायिका, गाला (कंकाल) 'तितली; देवसेना, मालविका, ग्रलका, ध्रवस्वामिनी, कोमा, मिण्माला ( जनमेजय का नागयज्ञ ), किशोर (प्रेम पथिक), मधुवन - तितली, रामजस मिलया (तितली) आदि पात्र 'प्रसाद' की भन्यतम सौंदर्य सिन्टयाँ हैं, श्रीर कोमल सौंदर्ग के महीन चित्रण को तो क्या बलान किया जाय ! प्रभातकालीन दूव पर दमकते शुभ हिम-क्रण से क्रींघती सतरंगी कान्ति-किरण को स्निम्घ लेखनों से लिखी गई ये पंक्तियाँ नये सिरे से जीने की प्रेरणा करती हैं-

> धगर-ध्य की स्थाम लहरियाँ उलभी हों इन भलकों से, ज्याकुलता लाली के डोरे इधर फेंसे हों पलकों से।

×××××

माधव सुमनों में गूँथ रहा तारों की किरण अनी। "हैं हँसती सी सुरिंभ सुधार रही, अलकों की मृदुल अनी। सले, यह प्रेममयी रजनी।

(चन्द्रगुप्त)

×

उन नृत्य-शिथिल विश्वासों की कितनी है मोहमयी माया, जिनसे समीर छनता-छनता बनता है प्रार्गों की छाया।

× × × ×

किस इन्द्रजाल के फूलों से लेकर सुहाग करा राग भरे; सिर नीचा कर हो गूँथ रही माला जिससे मधु धार ढरे?

(कामायनी)

जहाँ सौंदर्श स्थूल से स्हम-स्हमतर होता गया है वहाँ रहस्य व ग्रध्यात्म भी श्रा घुले हैं। स्फियों के मसाले जलन, छाले, मधु, मधुशाला, मधुवाला, परदा श्रादि भी छिड़क दिये गये हैं। ऐसे स्थलों पर प्रतीकों लहर, रजनी, वसंत, चन्द्र, दीपक, किरण, इन्द्रधनुष, पिक, मधुप, ऊषा ग्रादि के बिना कैसे काम चलता। श्रलंकार-विधान के लिए प्रकृति के सामान्य व परम्परागत सभी पदार्थों, हश्यों व व्यापारों का उपमान रूप में स्मरण किया गया है। इस प्रकार प्रकृति के द्वारा उदीपन की भी भरपूर व्यवस्था की गई है।

#### शैली--

प्रेम सौन्दर्य के विषय का रौली से भी घनिष्टतम सम्बन्ध होता है। प्रेम का विषय मानव के अस्तित्व के मूल का विषय है। प्रेम-भावना की तीवता व गंभीरता प्रेमानुभवी की वाणी में सहज ही वैदग्ध्य, लावएय व वकता ला देती है। ताप-तरल प्राणों की चाशनी सहस्रधारा की तरह फूट-फैल कर, विविध वक व्यञ्जनाओं, गीतों व छंदों के साँचों में ढल जाने की तड़प उठती है। अनुप्रासादि की नूपुर-करधनी धारण करके, लंबण-व्यञ्जना की सौ-सौ भंगिमाओं में वह यिरक उठती है। मावनाएँ अर्थालंकारों के घूँघट में से मर्म मधुर संकेत करती हैं। मावनीकरण, प्रतीक, विरोधामास, विपरीत लच्चण, पुनरावृतियाँ भावोद्धिल सूचक पुनरावृतियाँ, विरामादि चिन्हों के मावोत्कर्ण-सूचक प्रयोग, लय, छंदिल सूचक पुनरावृतियाँ, विरामादि चिन्हों के मावोत्कर्ण-सूचक प्रयोग, लय, छंदिल सूचक पुनरावृतियाँ, विरामादि चिन्हों के मावोत्कर्ण-सूचक प्रयोग, लय, छंदिल सूचक पुनरावृतियाँ, विरामादि चिन्हों के मावोत्कर्ण-सूचक प्रयोग, लय, छंदिल सूचक प्रवाण अभिव्यक्ति में वांकपन ला हो देते हैं। 'प्रसाद' साहित्य में ये शैली सम्बन्धी गुण इतनी प्रभूत मात्रा में विद्यमान हैं कि थहाँ उसकी विस्तृत विवेचना की आवश्यकता नहीं जान पड़ती।

## प्रेम: व्यक्ति और समाज के संदर्भ में --

स्वस्थ व नित-नूतन प्रेम के लिए आत्मा की मुक्ति व स्वतन्त्रता प्रथम आवश्यकता है। 'प्रसाद' ने अपने समस्त प्रेम-साहित्य में यह विवेचित व ध्वनित किया है। वह प्रेम जो सुख-दुख की भावमयी तरंग उपजाये विना स्निग्ध-समतल गति से ही चलता रहे उससे जीवन में पूरा-पूरा लोच, ताजगी व प्रकुल्लता नहीं रहती। 'प्रसाद' का प्रेम अपने मूल रूप में स्वछन्द प्रेम (Romantic Love) हे जिसके लज्ञण हैं- हृदयों का स्वस्य व निश्छद्म श्रादान प्रदान, स्वा-स्थ्य-बल की दीप्ति, सौंदर्य के प्रति भावुकतापूर्ण त्राकर्षण व सजग कुत्इल, स्वछन्द जीवन-कल्पना, प्रकृति का सामीप्य - साहचर्य, सामाजिक रूढ़ियों व अन्ध-विश्वासों परम्परास्त्रों से मुक्ति, जीवनोचित स्वप्न-स्राशा, मावुकता सरसता, सजल सुधियाँ, रंगीन थिरक, मदिर चितवन आदि । उदार नैतिकता या सहज शील मर्यादा के हरे कूलों में लहराते हुए ही इस प्रेम का रसास्वादन हो सकता है। व्यक्ति श्रौर समाज के पारस्परिक सम्बन्ध की दृष्टि से 'प्रसाद' का प्रेम तीन प्रकार का है--(१) विवाहित प्रेम, (२) ग्राविवाहित प्रेम, श्रीर (३) विधर प्रेम । तीनों प्रकार के प्रेम विकृति और श्रौदात्य के बीच विकास-हास के क्रम से चढ़ते-उतरते दिखाई पड़ते हैं। इन तीनों प्रकार के प्रेम को, प्रेम के उत्कृष्टतम स्वरूप तक पहुँचने में जितनी भी रंगतों की व्यक्तिगत व सामाजिक समस्याएँ उठ सकना सम्मावित हैं, उन सबको 'प्रसाद' ने प्रसंगवशात् उठाया है श्रीर उनका निदान-विश्लेषण करके यथाशक्ति उनका प्रचार भी दिया है।

सामाजिक स्वास्थ्य व स्वच्छता (कंकाल में ?) की दृष्टि से विवाद-संस्था 'प्रसाद' को प्रिय व ईष्ट है। अनियन्त्रित व उच्छ खल प्रेम पर उन्होंने बाँध बाँधा हैं: 'एक घूँट' में आनन्द, जो स्वच्छन्द प्रेम की आड़ में वासना के कीटाणु फैलाता फिरता है, प्रेमलता के साथ विवाद-बंधन में बाँध दिया जाता है। सधुवन-तितली, अलका-सिंहरण तथा ऐसे ही अन्य युग्म मर्थादापूर्ण दम्पती हैं। 'कानन कुसुम' में कवि ने पूरे विश्व-एहस्य को नमस्कार किया है तथा अनेक स्थलों पर (जैसे 'आँधी' नामक कहानी में) एहस्थी के सरस-सोत्त्विक चित्र अद्भित करके एहस्थ का सौंदर्य-सौख्य प्रकट किया है। विवाह तो दे। आतमाओं का मेल है। जहाँ विवाह सफल नहीं हुए हैं वहाँ कारणों का विश्वेषण करके समाज तथा

व्यक्ति दोनों में मेल कराने का प्रयास किया गया है । कहीं-कहीं 'प्रसाद' ने वेद-मंत्रों के साथ सम्पन्न विवाह की निस्सारता जताते हुए स्मृतियों की व्यवस्था में भी श्राम्लजूल क्रांतिकारी परिवर्तन करके हिन्दू-न्याय की लाठी पकड़ कर उसे रास्ता दिखाया है— श्रु वस्वामिनी की रामगुष्त से मुक्ति कराकर उससे चन्द्रगुष्त (विक्रमा-दिखाया है— श्रु वस्वामिनी की रामगुष्त से मुक्ति कराकर उससे चन्द्रगुष्त (विक्रमा-दिख्य) का वामाङ्ग भराना इसका सर्वश्रेष्ठ उदाहरण है। मंगल-तारा (कंकाल) के विवाह के प्रसंग में मंत्रों के खोखलेपन पर श्रुच्छा व्यंग किया गया है। श्रुस्त, सब मिला कर देखने पर 'प्रसाद' मर्यादापूर्ण ग्रहस्थ जीवन के ही पूर्ण समर्थक दिखाई पड़ते हैं। उन्होंने कहीं भी श्रुनैतिक उच्छा खलता व श्रुधोमुखी विलास को स्वतन्त्रता देते हुए उनको प्रश्रय नहीं दिया है। जहाँ व्यक्ति की श्रात्मा ने श्रुपने एकांत निजी कारणों से श्रुविवाहित रह कर ही काल-यापन करने का निर्णय किया है वहाँ उन्हें पूरी स्वतन्त्रता दे दी गई है। लेखक मानो व्यक्ति की स्वतन्त्र इच्छा में समाज व न्याय का कोई इस्तचेप नहीं चाहता। विवाहित प्रेम का फल प्रायः इदावस्था में ही पकता हुश्रा श्रीर रसाद्र होता हुश्रा दिखाया गया है— यथा, वासवी—विम्वसार श्रादि के जीवन में। युवावस्था में गर्मी है, श्रुंधड़ है, गर्जन-तर्जन है।

श्रविवाहित पात्रों का प्रेम उत्कृष्ट व निकृष्ट दोनों ही स्तरों का दिखाई पड़ता है। कई दार्शनिक अथवा श्रत्यधिक भावक मनोवृत्ति के पात्र श्राजीवन कौमार व्रत का पालन करते हुए दिखाये गये हैं—विवशतापूर्वक, भाग्य के श्रिमिषाप से, प्रेम की चौसर में हार कर—घायल होकर, ग्रयवा किसी श्रादर्श, विश्वास, या श्रन्य श्रुद व्यक्तिगत कारण से। जो हो, 'ऐसे पात्रों से समाज विकृत होता' हुआ नहीं दिखाई पड़ता। प्रत्युत ये पात्र प्रेम-महाकाश के उज्ज्वलतम नदात्र के रूप में ही दिखाई पड़ते हैं। 'पुरस्कार' व 'श्राकाशदीप' नामक कहानियों के प्रमुख पात्र, स्कन्द, देवसेना, चाणक्य (कपोल से करती श्राँस की बूँदों श्रथवा व्योम से करती दो उज्ज्वलतम तारिकाश्रों कल्याणी व मालविका को कैसे भूले!) श्रादि का नाम इस प्रसंग में पर्याप्त होगा। कुछ श्रविवाहित पात्र प्रेम की बही खोले जोड़-वाकी लगाते ही रह जाते हैं, जैसे श्राँधी कहानी का सिहली बौद्ध मिन्न प्रशासारिथ। 'कंकाल' का श्रविवाहित देवनिरंजन (ब्रह्मचारी!) का प्रेम श्रविवाहित प्रेम की निकृष्ट श्रेणी में ही माना जायगा।

विधुर जीवन व्यतीय करने वाले पात्रों में कई तो सात्त्विक शुभ्रता व स्रोज

से मिएडत हैं — जैसे, वाबा रामनाथ व इन्द्रदेव की मां (तितली)। कुछ वड़े नगरों तथा हरिद्वार, काशी, मथुरा ग्रादि तीथों के मठ-मंदिरों-ग्राखाड़ों में गधामस्ती से करते दिखाई दे रहे हैं। सरला (मंगल की मां) इस वर्ग में एक सुन्दर ग्रापवाद है। चाँदी की लुटिया में वजती मिएयों की व्वनि-सी मीटी चुलबुली व रसीली वाल-विधवा 'घंटी को उसकी तक्साई पर गौर करते हुए कुछ न कहा जाय।

संत्रेप में, 'प्रसाद' की प्रेम-सृष्टि निश्चय ही मौलिक, प्राण्वान् व संगीतमयी है जिस पर जीवन के सातों रंगों की गुलालें उड़ती हुई सी दिखाई दे रही हैं।

# भारतीय इतिहास के मर्मान्वेषी-प्रसाद

—प्रो॰ राम प्रकाश ग्रग्रवाल

हिन्दी साहित्य में प्रसाद और उनके साहित्य का इस दृष्टि से एक अपूर्व स्थान है कि ऐसी इतिहासनिष्टा और साहित्य के स्तर पर इतिहास की ऐसी रसात्मक अवतारण अभी दूसरे साहित्यकार में नहीं दिखलाई पड़ती। गुजराती में मुंशीसाहित्य इस दृष्टि से विशेष संपन्न और समृद्ध है, मराठी और बंगला में भी इतिहास की भूमि पर निर्मित रसात्मक लित साहित्य उचकोटि का और पर्यात परिमाण में है। आधुनिक हिन्दी साहित्य में भी इस प्रवृत्ति और परम्परा का विशेष विकास हुआ है जिसमें प्रसाद के अतिरिक्त, प्रेमी, राहुल, चतुरसेन शास्त्री, वृन्दावन लाल वर्मा, रामदुमार वर्मा, लक्ष्मी नारायण मिश्र, गोवित्द-वल्लम पन्त, मैथलीशरण गुप्त, दिनकर, श्याम नारायण पांडे, अनूप शर्मा आदि के नाम उल्लेखनीय हैं। परन्तु ऐतिहासिक पृष्ठभूमि पर साहित्यसजन करने वाले हिन्दी लेखकों में सब से पहले और सब से अधिक ध्यान प्रसाद की ओर ही आकर्षित होता है। कल्पना और घटना का निपुण्ता पूर्वक ऐसा सामंजस्य अन्यत्र नहीं मिलता।

प्रसाद ने भारतीय इतिहास का सोह श्य और साधनापूर्वक अनुशालन किया था। उन्होंने पुरातन भारतीय वाङ्मय और अर्वाचीन इतिहास अंथों से स्वदेशीय संस्कृति के मूल तत्व संप्रहीत करने का प्रयत्न किया और इतिहास तथा साहित्य का अधिक से अधिक सामंजस्य स्थापित करने की चेष्टा की। एक विशिष्ट योजना बना कर उन्होंने इतिहास का अध्ययन और आलकन किया तथा साहित्य में उसके विविध प्रयंग किये। वे साहित्कार ही नहीं इतिहासकार भी थे। इतिहास जगत में भी उनकी शोधों और मान्यताओं का मान है। उनके पास इतिहास हिए थी और उसके अपर्यंक्त शैलों भी। इसीलिये उनके निबन्धों का गद्य नाटकों के गद्य से भिन्न है।

प्रसाद की दृष्टि में इतिहास-

प्रसाद ने इतिहास के सम्बन्ध में अपने विचार अनेक स्थलों पर प्रकट किये हैं,

विशेष कर कुछ निवन्धों ग्रौर नाटकों की प्रस्तावनात्रों में ग्रौर कामायनी के ग्रामुख में । उनमें से कुछ विचारस्त्र निम्नलिखित हैं:—

१. इतिहास में घटनाश्रों की पुनरावृत्ति होती है श्रौर उन के मूल में कुछ निश्चित प्राकृतिक, मनोवैज्ञानिक एवं सामाजिक नियम कार्थ करते हुए दिखलाई पड़ते हैं ('श्रजातशत्र का ''कथा-प्रसंग'')।

इन नियमों का अनुशीलन एवं व्याख्या ही इतिहासकार का उद्देश्य होता है।

२. हमारी वर्तमान स्थिति को बनाने में पूर्व घटनान्नों का बड़ा हाथ रहता है, त्रातः किसी जाति की गिरी हुई दशा को सुधारने के लिये उन घटनान्नों का मार्मिक अध्ययन त्रावश्यक होता है ('विशाख' प्रथम सं० की भूमिका)।

२. इतिहास और पुराण में अधिक अन्तर नहीं होता, पुराण भी वस्तुतः इतिहास ही हैं। उनमें अवश्य कुछ घटनायें अतिरंजित रहती हैं, रूपक का मिश्रण भी हो जाता है, फिर भी उनमें कुछ सत्यांश अवश्य होता है ('कामायनी' का आमुख)।

इस 'सत्यांश' को धैर्य पूर्वक छानना और बीनना इतिहासकार का अपेलित अम है। इसी आधार पर प्रसाद ने अद्धा इहा और मनु को ऐतिहासिक ब्यक्ति और जलक्षावन की घटना को, जिसने कि "मनु को देवों से विलक्षण मानवीं की एक मिन्न संस्कृति प्रतिष्ठित करने का अवसर दिया ", ऐतिहासिक घटना माना है। इतना ही नहीं इन्द्र और वृत्र की घटना को भी वे ऐतिहासिक मानते हैं और इन्द्र को आर्यावर्त का प्रथम सम्राट भी। अपने एक लेख में उन्होंने लिखा है—"यह इन्द्र-वृत्र का युद्ध संसार के प्रागैतिहासिक काल का भले ही हो, परन्तु आर्यजाति का इतिहास है। × × \* संसार में इन्द्र पहले सम्राट थे। × × \* पिछले काल में असुरों ने उन प्राचीन घटनाओं के संस्मरण से अपना पुराण चाहे विकृत रूप में बनाया हो, परन्तु है वह सत्य इतिहास, आर्यों का ही नहीं अपितु मनुष्यता का।" (आर्यावर्त का प्रथम सम्राट)।

प्रसाद का इतिहास सम्बन्धी यह दृष्टिकीण विशुद्ध मारतीय दृष्टिकीण है।
प्राचीन भारतीय वाङ्मय में 'इतिहास' विषय की पृथकं सत्ता नहीं थी। महाभारत में पुराण, गाथा, इतिहास और आख्यान का एक ही अर्थ में प्रयोग किया
गया है और इस बात की ओर पुरातन भारतीय साहित्य का इतिहास लिखने
वाले योरोपीय विद्वानों ने—विन्टरनिल्स, मैकडॉनल, कीथ इत्यादि ने—लच्च भी
किया है। आज भी इतिहास के अनुशीलन की भारतीय पद्धति कुछ भिन्न है।
उसमें गाथाओं, आख्यानों और पुरायों को भी महत्व दिया जाता है।

४. भारतवर्ष का इतिहासिक काल कब से मानना चाहिये इस सम्बन्ध में भी प्रसाद जी ने अजानशत्र नाटक की भूमिका में अपना मत व्यक्त किया है। उनके विचार से यह 'काल' गौतम बुद्ध के समय से ही मानना चाहिये क्योंकि उस समय से प्रमाणिक सामग्री मिलने लगती है और साथ ही वह समय हमारे इतिहास का अतीत गोरवपूर्ण युग भी है।

४. उस देश के महाप्रलय, कल्प श्रीर चतुर्यंग वाले पौराणिक काल-विभाजन के सिद्धान्त को भी उन्होंने स्वीकार किया है। किल्युग का श्रारंभ उन्होंने जनमेजय से माना है श्रीर वहीं से श्रपने ऐतिहासिक नाटकों की परम्परा श्रारंभ की है। दूसरे शब्दों में यहीं से भारतवर्ष के इतिहास का प्रामाणिक कम श्रारंभ होता है जिसका दिग्दर्शन प्रसाद ने प्रधान रूप से श्रपने नाटकों में कराया है।

ये इतिहास-सम्बन्धी कुछ धाराये प्रसाद जी की हैं। इनके श्रांतिरक्त भी असाद के साहित्य का सोह रय श्रध्ययन करने पर इतिहास के सम्बन्ध में उनके निजी, पृष्ट विचार श्रीर भी प्राप्त होते हैं। प्रसाद जी इतिहास, साहित्य श्रीर दर्शन में श्रान्तिरिक एकता मानते थे, एक हो लच्य की श्रीर इनका कमविकास देखते थे। इतिहास की दृष्टि सम्यता के विकास की श्रीर प्रधान रूप में रहती है, साहित्य की दृष्टि संस्कृति की श्रीर श्रीर दर्शन की एइमतम संस्कृति श्रर्थात् मूल जीवनचितना श्रथवा श्रात्मा के विकास की श्रीर । ये तीनों स्थूल से सहम, सहमतर श्रीर सहमतम की श्रीर बढ़ते हैं। जहाँ इतिहास का कार्य समाप्त होता है साहित्य का श्रारंभ हो जाता है। इतिहास संस्कृति के श्रध्ययन के उपकरण मात्र जुटाता है, साहित्य उनकी व्यवस्था कर संस्कृति को एक मूर्तिमान रसात्मक रूप प्रदान करता है, श्रीर दर्शन सूहमतम विकास के चिरन्तन नियमों श्रीर इनकी परिमाधा को खोजता है।

साहित्यकार प्रसाद का व्यक्तित्व वस्तुतः त्रिमुखी व्यक्तित्व है जिसके मध्य में साहित्य, एक त्रोर इतिहास और दूसरी त्रोर दर्शन है। ऐतिहासिक ग्रथ्ययन के ग्राधार—

प्रसाद जी ने इतिहास का ग्राच्ययन केवल इतिहास ग्रंथों से नहीं ग्रापित विशाल भारतीय वाङ्मय, विदेशी यात्रियों के विवरण, शिलालेखों—स्तूपों— के ताम्रपत्रों—प्रशस्तियों ग्रादि से भी किया था। उनके इस विस्तृत एवं ग्रम्भीर श्रास्य यन की तालिका पर दृष्टि डालने से ग्राश्चर्य होता है कि वे इतना श्रवकाश

श्रीर सुविधा प्राप्त कर सके श्रीर उनके साहित्य के सम्बन्ध में तुलसी के मानस की "नाना पुराण निगमागम सम्मतं यद्रामायणे निगदितम्" वाली प्रस्तावना समरण हो श्राती है।

भारतीय संस्कृति ग्रौर साहित्य के मूल तत्व संग्रहीत करने के लिए उन्होंने जिस विशाल वाङ्यम का मन्थन किया था उसको चार भागों में विभाजित किया जा सकता है, (१) पुरातन भारतीय वाङ्मय, (२) संस्कृति साहित्य न लित ग्रौर शास्त्रीय, (३) इतिहास ग्रंथ तथा ग्रन्थ सामग्री, (४) ग्रवीचीन साहित्य तथा पत्र ज्वकार्य।

पुरातन भारतीय वाङमय के अंतर्गत प्रसाद जी ने वैदिक साहित्य (संहिता, ब्राह्मण, उपनिषद और आरण्यक); बौद्ध साहित्य (तिपिटक, विशेषतः जातक, और दीपवंश तथा महावंश); तांत्रिक साहित्य एवं सिद्धों को बानी (करहपा, नारोपा सबरपा आदि); शैव साहित्य (शैव पुराण, शांकरी मानसपूजा, सौन्दर्यलहरी, पात्यभिज्ञादर्शन एवं उपनिषद ); ब्राह्मणों के पुराण, स्मृतियाँ; रामायण-महाभारत; कौटिलीय अर्थशास्त्र; वृहत्कथा-परित्सागर; पाणिनिपातंजिल और कात्यायन आदि का अध्ययन और विवेचन किया था, जिनके संदर्भ और उद्धरण उनकी प्रस्तावनाओं और लेखों में प्राप्त होते हैं।

संस्कृति साहित्य में कालिदास, अश्वघोष, वाण, श्रीहर्ष और कल्हण (राजतरंगिणों) के अतिरिक्त दण्डी, भामह, कुन्तल, वामन, दोमेन्द्र, भोज आदि रीतिकारों और आलंकारिकों के साहित्य का भी अध्ययन उन्होंने किया था जिनमें

भारतीय साहित्य की परम्परात्रों का उद्भव उन्होंने खोजा है।

विशुद्ध ऐतिहासिक वाङ्मय के श्रंतर्गत-ताम्रपत्र, शिलालेख, स्तूप, प्रश-हितयाँ इत्यादि; मेगस्थनीज, फाहियान, हुए-तसांग, श्रलवेकनी श्रादि विदेशी यात्रियों के विवरण; मारतवर्ष के विदेशी इतिहास लेखकों में टाँड, स्मिथ, हॉर्नली, एच. एच विल्सन, जिंदिनस, ज्लूटार्क, मार्शल, लिवानियस, पार्जीटर, मैक्समूलर, मैकडानल, किनंघम इत्यादि; एवं भारतीय इतिहास लेखकों तथा पुरातत्वविदों में भागडारकर, तिलक, जायसवाल, तैलंग, पराञ्जपे, पटबर्धन, रमेशचन्द्र दत्त, वि० वि० वैद्य श्रादि के उल्लेख उद्धरण प्रसाद ने श्रपने लेखों में बरावर दिये हैं।

इनके श्रितिरिक्त हिन्दी साहित्य श्रीर उसका हितहास तथा अनेक पत्र पत्रि-काश्रों की श्राधुनिकतम सामग्री का भी उपयोग श्रपने इतिहास सम्बन्धी श्रप्ययन को पूर्ण बनते के लिये प्रसाद जी ने किया था उन्होंने भारतीय इतिहास का श्रनुशीलन केवल साहित्यकार को चलती दृष्ठि से नहीं श्रिपित इतिहासविद् को वैज्ञानिक तत्वा- न्वेणी दृष्टि से किया था। वह अधिक से अधिक प्रामाणिक सत्य घटनाओं को ही आधार बना कर उनकी पृष्ठभूमि पर सरस साहित्य का निर्माण करना चाहते थे। इस विषय में वह इतने अध्यावसायी तथा गंभीर थे कि "यशोधर्म देव" नाटक लिख कर भी उसकी पृष्ठभूमि की प्रामाणिकता में संदेह उत्पन्न हो जाने पर उसे नष्ट कर दिया था। श्रालोचकों का तो यहाँ तक कहना है कि यदि श्राज प्रसाद जी जीवित होते तो नई खोजों के प्रकाश में 'स्कन्दगुप्त' नाटक को भी या तो नष्ट कर देते या कोई-नया रूप देते। ['प्रसाद के नाटक'—परमेश्वरी लाल गुप्त ]

इतिहास के प्रति किसी साहित्यकार का यह दृष्टिकोण और ऐसी निष्ठा विरल ही मिलेगी और फिर छायावाद तथा रहस्यवाद के युगनिर्माता किन में तो यह और भी आश्चर्य की बात है। योजना और उद्देश्य-

प्रसाद ने इतिहास का यह ग्रध्ययन एक सुनिश्चित योजना श्रीर उहे श्य बना कर किया था, यह प्रारंभ में कहा जा चुका है। यह रूपरेखा उन्होंने प्रारंभ में ही नहीं बना ली होगी परन्तु ज्यों ज्यों उनका ग्रध्ययन श्रीर साहित्यिक रचनाक्रम श्रागे बढ़ता गया होगा यह रूपरेखा भी बनती चली होगी। उनके समग्र साहित्य पर दृष्टि डालने से ऐसा विदित होता भी है। इस सम्बन्ध में प्रसाद की योजना श्रीर उद्देश्य क्या था वह उनके लेखां श्रीर रचनाश्रों के श्राधार पर इस प्रकार समभा जा सकता:—

१. वह भारतीय इतिहास के प्रकाशित ग्रंश को नहीं ग्रप्रकाशित ग्रंश को ही विशेष रूप से प्रकाश में लाने के इच्छुक थे ('विशाख', प्र० सं० की भूमिका)। इसका ग्राश्य यह कि वे लुप्त इतिहास के पुनर्निर्माण का राष्ट्रीय महासंकल्प पूर्ण करना चाहते थे, इसी दिशा में ग्रग्रसर हो कर ग्रन्य सहयोगियों को पुकारना चाहते थे।

२. मुख्य रूप से उन "प्रकांड घटनात्रों" का ही "दिग्दर्शन" वह कराना चाहते ये "जिन्होंने कि हमारी वर्तमान स्थिति को बनाने का बहुत कुछ प्रयतन किया है।" (संदर्भ वही)

इससे स्पन्ट है कि "गड़े मुद्दें उलाइने" के कौत्हल, नवीन मतस्थापना की श्रेमलालसा या विद्वता के लिये वे इतिहास का श्रध्ययन नहीं कर रहे थे। उनका उद्देश्य राष्ट्रीय था। वह श्रपने साहित्य में लोकहित के ठोस तत्व ऐति-हासिक घटनाश्रों से लेकर भरना चाहते थे। उसी विशास नाटक की भूमिका

में उन्होंने िखा है—"इतिहास का अनुशीलन किसी भी जाति को अपना आदर्श संघटित करने के लिये अत्यन्त लाभदायक होता है × × क्योंकि हमारी गिरी दशा को उठाने के लिये हमारे जलवायु के अनुकूल जो हमारी सम्यता है उससे बढ़ कर और कोई भी आदर्श हमारे अनुकूल होगा कि नहीं इसमें मुक्ते पूर्ण सन्देह।" इस प्रकार राष्ट्रीय उत्यान के उद्देश्य से अपने साहित्य की सामग्री प्रसाद जी ने इतिहास से ग्रहण की है। यह अतीत का अध्ययन वर्तमान के लिये ही किया गया है।

३. प्रागैतिहासिक काल की घटनात्रों की मी इतिहासपरक ब्याख्या वह करना चाहते थे त्रौर उनके त्राधार पर उस देश का ही नहीं त्रागे चल कर मानवता का इतिहास भी साहित्य के धरातल पर प्रस्तुत करना चाहते थे। "कामना" नाटक की प्रतीक शैली, 'कामायनी' में ऐतिहासिक त्रौर सांकेतिक त्र्यों का समन्वय त्रौर "त्रायांवर्त का प्रथम सम्राट" लेख में प्रकट किये गये विचारों से यह बात स्पष्ट हो जाती है। 'कामायनी' में ''ग्रुगों की चट्टानों पर स्पृष्टि, डाल पदचिन्ह चली गंभीर" पिक से भी यही व्वनित होता है। वस्तुतः वह इतिहास का सेतु बनाना चाहते थे, पहले एक देश का फिर संपूर्ण मानवता का। यह महत्वाकांचा एक जीवन के लिये कितनी विराट त्रौर कितनी त्र पंच थी!

४. इतिहास और प्राक् इतिहास की विभिन्न घटनात्रों को, उनमें सिनिहत सन्देश की महत्ता के अनुसार, वे विभिन्न साहित्यरूपों में प्रकट करना चाहते थे—नाटक, कविता, कहानी, उपन्यास और निवन्ध, सभी में । किस शैली में कौन से प्रसंग और पात्र उपयुक्त बैठेंगे इसका विवेचन भी उन्होंने किया होगा । शुक्तवंशोय इतिहास के प्रसंग पर उन्होंने उपन्यास "इरावती" और नाटक "अनिमिन्न" दोनों ही लिखने के प्रयत्न किये और दोनों ही अपूर्ण रहे। हो सकता है कि वह कुछ घटनाओं पर नाटक, काव्य और उपन्यास तीनों ही एक साथ लिखने का प्रयत्न करते।

यदापि ऐतिहासिकता का सम्बन्ध मुख्य रूप से अनेक नाटकों के साथ ही जोड़ा जाता है पर वास्तव में इतिहास अनेक समस्त साहित्य में अनुस्यूत है।

सुश्री शीला तनेजा एम० ए०, सा० रतन०

जयशंकर प्रसाद आधुनिक हिन्दी साहित्य के अग्रगाय कलाकार हैं। उनकी सर्वतोमुखी प्रतिभा का उन्मेष किवता, नाटक, कहानी, उपन्यास निवन्ध आलोचनादि सभी साहित्यिक रूपों में हुआ है और उससे हमारे साहित्य की चेतना अधिक सप्राण एवं सबल हो उठी है। वस्तुतः उनके द्वारा विरचित प्रन्थ-

रत्न हमारे साहित्य के लिये चिरन्तन गौरव के प्रतीक हैं।

प्रिसाद जी के सम्पूर्ण साहित्य का सर्वाङ्गीण अनुशीलन करने से स्पष्ट होता है कि यदापि इतिहास, पुरातत्त्व दर्शन एवं मनोविज्ञान उसके अध्ययन के प्रिय विषय रहे हैं तथापि उनका भावुक कविन्हदय प्रायः नारी, प्रेम, श्रौर सौंदर्ध जैसे सरस एवं मोइक विषयों में अधिक रमा है । वस्तुतः उनके काव्य की मूल चेतना सौन्दर्भ और प्रेम हो है। इस सौन्दर्ग और प्रेम की सृष्टि करने वाले अनेक प्रेमी-युग्म हैं जो इस भाव की सात्त्विकता को अपने उदास आचरण द्वारा रस-कोटि तक पहुँचा देते हैं और सहृदय पाठकों को उससे अलौकिक आनन्द की प्राप्ति होती है। अपने साहित्य के पात्रों में प्रसाद जी का संवेदनशील हृदय नारी पात्रों के प्रति विशेष सहानुभूति पूर्ण रहा है। वह अपने युग में नारी स्वातन्त्र्य के सबसे वड़े समर्थक थे। उनका नारी-विद्रोह मनोवैज्ञाबिक और काव्यात्मक है, सामाजिक नहीं। उनके लिये प्रेम के ब्रादान-प्रदान की स्वतन्त्रता ही सब प्रकार की स्वाधी-नता की प्रतीक है। नारी और प्रेम को सर्वाधिक प्रधानता देने के कारण वह नारी-जीवन की सबसे बड़ी समस्या-प्रेम करने की स्वतन्त्रता का समाधान यत्र-तत्र अपनी रचनात्रों में करते हैं। वस्तुतः उनके लिये नारी के प्रेम स्वातन्त्र्य की समस्या नारी के सर्व स्वातंत्र्य का प्रतीक बन गई है, इसका कारण है कि प्रसाद जी नारी को 'स्तेहमयी रमणी' के रूप में देखते हैं। इसी हच्टिकोण से अपने प्रेम के इस घरातल पर स्वच्छन्द प्रण्य, विवाह आदि के सम्बन्ध में अपनी रचनाओं में विचार किया है। प्रण्य थ्रौर परिण्य के सम्बन्ध में प्रसाद जी ने श्रात्यन्त गंभीरता पूर्वक विचार किया है। इस विचार श्रीर विश्लेषण के परिणाम स्वरूप त्राप प्रण्य को अधिक महत्त्व देते हैं। आपके सभी साहित्यिक अंगों में अनेक प्रेम

गाथाएँ मिलती हैं, कितने ही प्रेमी-युग्म सामने त्राते हैं जिनमें प्रथम प्रण्य के सूहम मानसिक त्रान्तह नह त्रीर उससे उत्पन्न विचित्र मनोदशान्तों का चित्रण है। सुवासिनी के शब्दों में—"श्रकस्मात जीवन कानन में एक राका-रजनी की छाया में छिपकर मधुर बसन्त धुस त्राता है। शारीर की सब क्यारियाँ हरी-भरी हो जाती हैं। सौन्दर्य का कोकिल—कौन ?—कहकर सबको रोकने टोकने लगता है। राजकुमारी ! फिर उसी में प्रेम का मुकुल लग जाता है, त्राँस भरी स्पृतियाँ मकरंद-सी उसमें छिपी रहती हैं।" प्रण्य के इस उन्मन त्रावेग में समाज का कोई भी बन्धन बाधक नहीं बन सकता।

इस प्रकार प्रसाद के मत में "सबके जीवन में एक बार प्रेम की दीपावली जलती है × × ४वह ग्रालोक का महोत्सव × × जिसमें हृदय हृदय की पह-चानने का प्रयत्न करता है, उदार बनता है श्रीर सर्वस्व दान करने का उत्साह रखता है।" उनके अनुसार पुरुष और स्त्री का परस्पर आकर्षण सध्टि का गहनतम रहस्य है) इसी आकर्षण के द्वारा प्रकृति कमशः विकास के पथ पर परिचालित होती है। 'स्कन्दगुप्त' में घातुसेन की निम्नलिखित उक्ति प्रसाद जी के इस द्दिकोण पर पूर्ण प्रकाश डालती है- 'समय पुरुष और स्त्री की गेंद लेकर दोनों हाथों से खेलता है। पुलिङ्ग श्रीर स्नीलिङ्ग की समध्ट श्रिमिन्यिक की कुंजी है। पुरुष उछाल दिया जाता है, उत्प्रेत्तण होता है। स्त्री आकर्षण होती है। यही जंड प्रकृति का चेतन रहस्य है) उस्पन्ट है कि नारी के प्रति विशेष रागात्मक अनुप्ति होने के कारण कवि ने प्रेम आर परिणय जैसी विभिन्न मनोवैज्ञानिक स्थितियों का काव्यात्मक विश्लेषण किया है। वस्तुतः प्रसाद ने अपनी रचनाओं में नारी को जितने उच पद पर प्रतिष्ठित किया है, समसामिथक साहित्य में कहीं नहीं किया गया। नारी के प्रति उनका दृष्टिकीए बहुत उदार है। वह उसे सदैव अप्रमुमि पर प्रतिष्ठित करते रहे हैं। यही कारण है कि समस्त रचनात्रों में यद्यपि उनके सभी पात्रों का चरित्र-चित्रण अत्यन्त सजीव हुआ है तथापि नारी-पात्रों के श्रंकन में प्रसाद अपेज्ञाकृत श्रधिक कलात्मकता एवं सजीवता का प्रयोग कर सके हैं। वे उसे कोमलतम स्वर्गीय-कुसुम मानते हैं। उनके ग्रानुसार नारी-जीवन की सार्थकता उसके हृद्य के कोमलतम विकास में निहित है। इसी से उनकी नारी

१. 'चन्द्रगुप्त', ग्रंक ४, पृष्ठ ६ ।

२. 'प्र वस्वामिनी' में कोमा श्रंक रें।

३. 'स्कन्दगुप्त' में धातुसेन, ग्रंक १, पृष्ट- ३।

का हृदय सर्वत्र उदात प्रेम की अत्य मधुरिमा से रसस्तिग्ध हो उठा है, सध्ययुगीन नारी की भाँति उसमें इन्द्रिय-तृष्ति की अतृष्त प्यास नहीं है। वह स्नेह, सेवा, त्याग, करुणा और सान्त्वना की प्रतिमूर्ति है। वह स्रो सुल्म समवेदना तथा कर्त्तव्य और धेर्य से विभूषित है। उसमें एक अपूर्व स्निग्धता एवं सरलता का निवास है। उसका हृदय कोमलता का पालना है, दया का उद्गम है, शीतलता को छाया है, और अनन्य भक्ति का आदर्श है। है स्नेह विश्वास उसका प्राण है, कुशीलपन उसका परमोज्ज्वल भूषण है। वही उसका सुख्य धन है। कोमलता की तो जैसे वह साम्रात् प्रतिमूर्ति है। उसका बाह्य रूप तो कोमलता का प्रतीक है ही, किन्तु उसका अन्तर उसके बाह्य रूप से भी कोमल है। ऐसे लगता है मानो मानव हृदय के घनीभृत औदायं से प्रसाद की नारी का अन्तर निर्मित हुआ हो। उसका हृदय किसी के प्रति आत्मसमर्पण के लिये सर्वेव आकुल रहता है। अपनी इस मनःस्थिति से वह स्वयं अनिभन्न है और इसका समाधान खोजने के लिये उन्मन रहती है। कामायनी का कवि नारी के इस अन्तःसंवर्ष को अत्यन्त मार्मिकता एवं कलात्मकता के साथ इस प्रकार प्रस्तुत करता है। वह 'लज्जा' के प्रति जिज्ञासा प्रकट करती है:—

यह भ्राज समक्त तो पाई हूँ

में दुवंतता में नारी हूँ,
भ्रवयव की सुन्दर कोमलता
लेकर मैं सबसे हारी हूं।
पर मन भा क्यों इतना ढोला
भ्रपने से होता जाता है?
धनश्याम खण्ड-सी भ्रांखों में
क्यों सहसा जल भर भ्राता है?
सर्वस्व समर्पण करने की
विश्वास महात्व छाया में।
चुपचाप पड़ी रहने की क्यों

४. श्रजातशत्रु में मिल्लिका, श्रंक २, पृष्ठ—३। ५. ,, ,, मागंधी, श्रंक २, पृष्ठ—७। ६. ,, ,, वासवी, श्रंक २, पृष्ठ—१। ८. श्रजातशत्रु में प्रसेनिजित, श्रंक १, पृष्ठ—७।

ममता जगती है माया में?
छाया पथ में तारक द्युति सी
फिलमिल करने की मधु-लीला,
अभिनय करती क्यों इस मन में
कोमल निरीहता श्रमशीला ?

नारी की इस जिज्ञासा के समाधान में लजा उत्तर देती है कि निर्ख्या आत्मदान अथवा आत्मसम्पण नारी-जीवन का सबसे सरस संबल है। इसी के द्वारा वह पुरुष के द्वारा विजय प्राप्त कर सकती है। वास्तव में उत्सर्ग में ही नारीत्व की पूर्णता है और यही नारीत्व है कि—

'में दे दूँ ग्रौर न फिर कुछ लूँ। १०

उसे तो 'श्राँस से भीगे श्रंचल पर मन का सब कुछ रखना होगा' वास्तव में प्रसाद के नारी-पात्र त्याग श्रोर बिलदान का श्रादर्श उपस्थित करते हैं। प्रेम, उदारता, कहणा, ल्रमा, सिंह गुता एवं श्रोदार्थ जैसे सात्त्विक गुणों के सिक्रय श्राचरण द्वारा प्रसाद की नारी न केवल समाज के समन्न श्रादर्श उपस्थित करती है, श्रिपत अपने प्रतिपन्नी पात्रों का मानसिक परिष्कार भी करती है। मिल्लिका, वासवी, देवसेना, कार्नेलिया, श्रद्धा श्रादि इसी कोटि के नारी-पात्र हैं। प्रसाद की श्रमर कृति कामायनी' की नायिका 'श्रद्धा' सम्पूर्ण मानवता के समन्न सर्वभूत-हित-कामना श्रोर विश्व-बंधुत्व का श्रादर्श उपस्थित करती है। व्यब्धि-सुख को सम्ब्य्य-सुख में पर्यवसित करने की सवल प्रेरणा मनु को श्रद्धा से ही प्राप्त होती है। यद्यपि मनु के द्वदय पर इसका सिक्रय प्रभाव नहीं पड़ता, तथापि श्रद्धा विवेक पूर्वक मनु को सत्यथ पर लाने का ययासम्भव प्रयत्न करती है। श्रद्धा का यह सिक्रय प्रयास निम्नलिखित पंक्तियां में द्रष्टन्य है—

> "अपने में भर सब कुछ कैते, व्यक्ति विकास करेगा? यह एकान्त स्वार्थ भीषण है, अपना नाश करेगा। श्रीरों की हँसते देखों मनु हंतो और सुख पाप्रो,

६. 'कामायनी', लज्जा, पृत्र—१०४—५। १०. 'कामायनी', पृष्ठ—१०४।

### ग्रपने सुख को विस्तृत करलो, सबको सुखी बनाग्रो।"

प्रसाद चूँ कि रस में लोकमञ्जल की भावना के समर्थक हैं, इसलिये रस के सृष्टि-कर्ता उनके नारी-पात्रों में विश्व कल्याण और लोकमञ्जल की भावना अन्तनिहित है। प्रसाद की आदर्श नारी—अद्धा—जो सेवा, त्याग, ममता और विश्वमञ्जल की साज्ञात् प्रतिमूर्ति है, पशु-विल और मृगया—परायण मनु को अपने कर्म के प्रति सजग करती हुई कहती है—

ये प्राणी जो बचे हुए हैं
इस अचला घरती के।
उनके कुछ अधिकार नहीं
क्या वे ग्रब ही हैं फीके?
मनु!क्या यही तुम्हारी होगी
उज्ज्वल नव मानवता,
जिसमें सब कुछ ने लेना ही,
हत ! बची क्या शवता ?

अदा की इस लोकमञ्जलमयी भावना का उत्कर्ष इस सीमा तक हुआ कि स्वयं मनु भी उसे सर्वमञ्जला मातेश्वरी के रूप में देखने लगे—

बोले ? रमणी तुम नहीं ग्राह जिसके मन में ही भरी चाह, 'तुम देवि ग्राह कितनी उदार, यह मातुमूर्ति है निजिकार। हे सर्वमंगले तुम महती सबका दुःख अपने पर सहती। कल्याणमयी चाणी कहती। तुम क्षमा—निलय में ही रहती में भूला हूँ तुमको निहार।' नारी-सा ही! वह लघु विचार।''

यही है प्रसाद की नारी का जास्तिविक एवं सत्य स्वरूप। 'कामायनी' की नायिका 'अदा' के रूप में ही प्रसाद का नारी विषयक हिन्दकीण पूर्णता एवं विश्व-दता की प्राप्त हुआ है। एक आदर्श भारतीय नारी के विषय में किव के अन्तर्भन में जो एक सूद्म मधुर भावना थी, और उसके प्रति जो एक विशेष प्रकार की

उदात्त कल्पना थी, वह अद्धा के रूप में मूर्तिमान हो उठी है। श्रितः हम कह सकते हैं कि प्रसाद की नारी-भावना की प्रतीक अद्धा है, जिसका चित्रण श्रापने एक सर्वाङ्गीण नारी के रूप में किया है। वह 'कामायनी' में दुहरा व्यक्तित्व लेकर श्राती है। वह दृदय की विश्वासमयी रागात्मिका वृत्ति भी है श्रीर सम्पूर्ण नारी-जगत का प्रतिनिधित्व भी करती है

शरतचन्द्र के नारी पात्रों की भाँति प्रसाद की नारी में नारी हुदय की असीम करणा का विकास हुआ है। सारस्वत-प्रदेश से मनु जब दूसरी बार पला-यन कर जाते हैं तब अद्धा ही उन्हें अपनी उदारता, ज्ञमा और करणा से अभिभृत करती है। यहाँ पहुँच कर वह केवल करणामयी न होकर स्वयं करणा बन जाती है—कामना वृन्त से विरत कोमल और मधुर! सचमुच प्रसाद ने अपनी नारी-पृष्टि अपने हुदय के समस्त स्नेह, कारुएय, विश्वास, लावएय आदि के घनी-भृत तत्त्वों से की है। अद्धा का निर्माण अनन्त स्नेह, निश्वल प्रेम, हृदय के सामरस्य और स्वामाविक कोमलता से हुआ है/। ममता उसकी माया है और ज्ञमा उसकी अमोध शक्ति! विराट और कोमल का उसमें मधुर सम्मलन है। प्रसाद की नारी-मावना का पूर्ण विकसित रूप अद्धा के रूप में हमारे सामने आता है। वे नारी में अजस शक्ति-स्रोत की स्थित मानते हैं। वह शक्ति है—अद्धा और त्याग की! इसी के वल पर नारी अपने जीवन को सार्थक बना सकती है। कवि के अपने ही शब्दों में—

"नारी ! तुम केवल श्रद्धा हो, विश्वास रजत नग पगतल में। पीयूष-स्रोत-सी बहा करो, जीवन के सुन्दर समतल में।"

वस्तुतः 'श्रद्धा' प्रसाद की नारी-कल्पना का सबसे सजग श्रीर सवल रूप है।
'श्रद्धा' की पृष्ठभूमि में नारी के म्मतामय श्रीर स्नेहस्निग्ध रूप को कवि ने इस
प्रकार चित्रित किया है—

"वया, माया, ममता लो आज, मधुरिमा लो आगाध विश्वास हमारा हृदय-रत्न स्वच्छन्द, तुम्हारे लिये खुला है पास।"

कवि के त्रानुसार नारी इस कोलाइलमय जगत् में शान्ति स्थल है, जीवन के

ज्वलित मरुस्थल में शीतल मन्द बयार है। श्रद्धा के शब्दों में कवि का वक्तव्य निम्न पंक्तियों से स्पष्ट है—

> "तुमुल कोलाहल कलह में। मैं हृदय की बात रे मन।

> इस भुलसते विश्व-दिन की, मैं कुसुन ऋतु-रात रे मन !"

X

X.

इस प्रकार स्पष्ट है कि प्रसाद को नारी का ममतामय, त्यागमय, संवेदनशील श्रीर मधुरिमा-मंडित रूप ही स्वीकार है। किन्तु इस ममतामय नारी के श्रितिरक्त प्रसाद जी ने अपने साहित्य में ही से नारी-पात्रों की सृष्टि भी की है जो मानवगत दुर्वलताश्रों से श्रिमशप्त होकर मिथ्याभिमान, स्वार्थ परावणता, ईक्या श्रादि श्रनुदात्त वृत्तियों की पराकोटि को प्राप्त होते हैं। किन्तु श्रन्त में ऐसे पात्रों में भी सद्-वृत्तियों की विशदता चित्रित की गई है। इन नारी-पात्रों के प्रति प्रसाद का दृष्टिकोण श्रत्यन्त विद्योभ पूर्ण है। वे ऐसी नारियों की ज्वालामुखी-विस्कोट से भी भयंकर श्रीर प्रलय की श्रनल—शिखा से भी प्रचयड मानते हैं। 'कामायनी' में उनका यह दृष्टिकोण निम्न रूप से श्रिमब्यक्त हुआ है—

"नारी का वह हृदय ! हृदय में सुघासिधु लहरें लेता बाड़व-ज्वलन उसी में जलकर कंखचन-सा जल रंग देता । मधु-पिगल उस तरल श्रीम में शीतलता संमृति रद्भती, समा और प्रतिशोध ! श्राह रे, दोनों की माया नवती !"

कामायनी में चित्रित इड़ा के चरित्र नारी के इसी रूप का प्रतिनिधित्व करता है। इड़ा के रूप में प्रसाद ने वैज्ञानिक युग की अधिकार—लिएसा, बाह्य- श्राकर्षक से युक्त, दपोंन्मच नारी का स्वरूप श्रांकित किया है। कामायनी में इड़ा व्यक्तिवादी नारी के उस स्वरूप का प्रतिनिधित्व करती है जो पाश्चात्य सम्यता में पोषित होकर वैभव, विलास, कामना श्रीर श्रिषकार—भावना को श्रपना धर्वस्व समफती है, श्रीर जो हृदय की विश्वासमयी रागात्मिका वृत्तियों को भी ऐश्वर्य श्रीर श्रिषकार की तुला पर तोलती है। वह एक ऐसी नारी का प्रतिरूप है जो स्वार्थपरायुण्ता एवं बौद्धिकता को प्रधानता देकर, श्रपने रूप के मोहक श्राकर्षण का जाल बिछाकर पुरुष को श्रपनो श्रीर श्राकृष्ट करती है, श्रीर जो हृदय की सरत एवं स्निग्ध विभृतियों से विद्दीन जीवन को श्रवण्डता एवं शाश्वत सुख शान्ति में वर्ग-विमाजन की सृष्टि करती है श्रीर श्रमेद एवं श्रमिन्नता के स्थान पर भेद की सृष्टि करने में सुख श्रीर श्रानन्द का श्रनुभव करती है। कि के श्रपने शब्दों में ऐसी नारों का कृतित्व निम्न रूप से दृष्ट्य है—

यह ग्रभिनव मानव-प्रजा मृद्धि।

द्वयता में लगी निरन्तर ही वर्गों की करती रहे सुब्दि।

कोलाहल कलह श्रनन्त चले, एकता नष्ट हो बड़ें भेट, श्रमिलियत वस्यु तो दूर रहे, हां मिले श्रनिचित्रत दुखद खेद।

्ह्रस प्रकार प्रसाद की हिन्द में एक ख्रोर कल्याण ख्रौर विश्व मङ्गल की प्रतीक करणामयी नारियाँ हैं — जैसे 'श्रदा', देवसेना, राज्यश्री ख्रादि ख्रौर दूसरी ख्रोर वेमनस्य ख्रौर ख्रिकार की वेदी पर ख्रपने नारीत्व का बिलदान करने वाली इड़ा जैसी नारियाँ हैं। पहली चमा, सेवा, त्याग, ममता ख्रौर ख्रौदार्थ की प्रतिमूर्ति हैं तो पिछ्न प्रतिशोध की जलती हुई चिनगारी। एक सद वृत्तियों की प्रतीक है तो दूसरी ख्रसद की। प्रसाद की ख्रादशवादी कला में सद्वृत्तियों की विजय होती है ख्रौर ख्रसद की पराजय। 'कामायनी' के ख्रन्तिम चरण में इड़ा का श्रद्धा के उदात, ममत्वपूर्ण एवं मंवेदशील चरित्र से प्रभावित होना ख्रौर उसके (इड़ा के) द्धरय का भवनामय एवं ख्रनुराग-रंजित हो उठना—उदात की ख्रनुदात पर ज्वलन्त विजय है। इसके ख्रतिरिक्त यह विजय ख्रवीचीन पर प्राचीन की विजय की उद्घोषणा भी करती है। वास्तव में खुग-युग में पुरुष नारी के मङ्गल रूप की ही अभ्यर्थना करता ख्राया है ख्रोर उससे पलायन कर उसे परचाताप की ख्रिन्न में जलना पड़ा है। ख्राहत मन के शब्दों में प्रसाद ने नारी के ख्रादर्श रूप का ख्रीनिव्यत्व किया है। बही वास्तव में प्रसाद ने नारी के ख्रादर्श रूप का ख्रीनिव्यत्व किया है। बही वास्तव में प्रसाद ने नारी के ख्रादर्श रूप का ख्रीनिव्यत्व किया है। बही वास्तव में प्रसाद की नारी का सत्य स्वरूप है—

तुम अजल वर्ष सहाग की

श्रोर स्नेह की मधु-रजनी,
चिर-अतृप्ति जीवन यदि था, तो

तुम उसमें संतोष बनी।
कितना है उपकार तुम्हारा
श्राधित मेरा प्रणय हुआ,
कितना आभारी हूँ, इतना
संवेदनमय हृदय हुआ।
किंतु अवम में समभ न पाया

उस मंगल की माया को,
श्रोर श्राज भी पकड़ रहा हूं,
हर्ष शोक की छाया को।

अन्तिम पंक्तियों में यह न केवल मनु की ग्लानि है, प्रत्युत सारी मानव-संस्कृति की ग्लानि है जो नारी के मङ्गल रूप का तिरस्कार कर उससे प्रलायन करती है और हिंसात्मक कर्मों में प्रवृत्त हो जाती है।

श्रस्तु; प्रसाद जी की नारी-भावना की प्रतीक यह श्रद्धा ही है। उसकी नारी संस्कृति का प्रतीक मान कर कवि कह उठता है—

"नारी माया ममता का बल, वह शक्तिमती छाया शीतल।"

# हिन्दी कविता की नयी धारा श्री जयकङ्कर प्रसाद : प्रवत्त क श्रीर प्रवृत्तियाँ

प्रो॰ दीनानाथ 'शरएा' एम॰ ए॰

परिस्थिति और अवसर के अनुकृत मानवीय मुख-मुद्रा में परिवर्त न होते हैं; कविता-कामिनी की भाव-भंगिमा भी युगधर्मोचित प्रेरणाभूमि में श्रभिनव परिणित पाती है। युग के परिवर्त्तन के साथ-साथ कविता की प्रवृत्ति-धारा में भी परिवर्तन होते हैं। हिंदी-काव्य के इतिहास में कविता का क्रमविकास एवं दिशा-वैविध्य उपरि-कथित तथ्य का आप प्रमाण है। सातवीं शती से शुरू होने वाली हिन्दी-कविता की सरिता आज तक विभिन्न धाराओं में प्रवहमान रही है। सिद्ध-सामंत काल में तद्युगीन हिंदी-कान्य का अपना विशिष्ट स्वर था, भक्तिकाल में उसकी प्रवृत्ति बदली तथा रीतिकाल में आकर उसने एक दूसरा नया रूप प्रहण किया। पार्थिव श्रंगारिकता एवं कला-कौशल प्राधान्ययुक्त इस युग की काव्य-धारा प्रायः उन्नीसवीं शदी के पूर्वार्द तक प्रवाहित रही; भारतेन्दु के उदय ने उसे नई दिशा का संकेत दिया। हास्य-विनोद के नवीन त्रालम्बन, रचना-विधान में नतन परिवर्त्तन एवं नये-नये विषयों से इस युग की कविता-कामिनी अलंकत हुई । भारतेन्दु-युग की कविता की प्रधान विशेषता देश-भक्ति थी। किन्तु भाषा ग्रंब तक वही परानी ब्रजभाषा रही। खड़ीबोली में काव्य-रचना के लिए श्रव जबर्दस्त ज्रान्दोलन शुरू हो गया ग्रौर वास्तविक खड़ीबोली हिन्दी कविता का श्रारम्भ एवं विकास उन्नीसवीं शती की श्रन्तिम विशति से ही कहा जा सकता है। पं महावीर प्रसाद द्विवेदी का नाम इस प्रसंग में स्मरागीय है जिन्होंने अरिमिक खड़ीबोली कविता के विकास में महत्त्वपूर्ण योग-दान दिया। किन्तु द्विवेदी-युग की कविता की भी अपनी सीमाएँ रहीं ( स्त्रीर यह स्वाभाविक भी था क्योंकि खड़ीबोली में काव्य-रचनारंभ के अभी हुए ही कितने दिन थे ! ); द्विवेदी-युग में कविता के विषयों में तो नवीनता आई, पर शैली में नूतनता और काव्य-भूमि का प्रसार नहीं हो सका। संस्कृत के चुत्तों में ढाली गई हिंदी कविता तुकबन्दी सी रह गई; उसमें सरसता और काव्यत्व का श्रमाव बना रहा। इस अभाव की प्रतिक्रिया के फलस्वरूप छायावाद का आरम्भ हुआ और इसके

श्रारम्भकर्ता थे—श्री मैथिलीशरण गुत श्रीर श्री मुकुटधर पाण्डेय—ऐसा सुप्रसिद्ध समीच्रक पं० रामचन्द्र शुक्त ने अपने इतिहास में लिखा है—'छायावाद के पहले नए-नए मार्मिक विषयों की श्रोर हिंदी किवता प्रवृत्त होती श्रा रही थी। कसर थी तो श्रावश्यक श्रीर व्यंजक शैली की, कल्पना श्रीर संवेदना के श्रधिक योग की। तात्पर्य यह कि छायावाद जिस श्राकांचा का परिणाम था उसका लच्य केवल श्रामिव्यञ्जना की रोचक प्रणाली का विकास था। जो धीरे धीरे श्रपने स्वतन्त्र ढरें पर श्री मैथिलीशरण गुत, मुकुटधर पाण्डेय द्रादि के द्वारा हो रहा था।" श्रीमिव्यंजना की नई प्रणाली की श्राकांचा के परिणाम स्वरूप एवं वँगला श्रीर श्रुपेजी की नकल में विवाद का श्रारम्भ हुत्रा, ऐसा कभी माना नहीं जा सकता। हिन्दी के वहुत बड़े श्रालोचक कहलाने वाले पं० रामचन्द्र शुक्त के विचार सर्वथा भ्रामक हैं, ऐसा कहने में मुक्ते किसी प्रकार का संकोच नहीं है। श्रपनी पुस्तक में इसका सविस्तार श्रीर सम्यक् विवेचन मैं कर ही चुका हूँ श्रीर प्रस्तुत प्रबन्ध की सीमा के वाहर होने के कारण उसकी पुनरावित्त श्रीवित नहीं।

द्विवेदी-युग के समाप्त होते न-होते हिन्दी कविता की एक नई धारा का जन्म हो गया था (जिसे बाद में 'छायावाद' नाम दिया गया )—यहाँ तक तो प्रायः सभी सभी ज्ञकों एवं साहित्येतिहासकारों में मतैक्य है ही — इतना स्पष्ट है। किन्तु प्रश्न विचारणीय यह है कि छायावाद का प्रवर्त्तक किन कीन है? छायावाद के प्रवर्त्तन का श्रेय किसे दिया जाना चाहिए? ग्राज इस प्रश्न का ठीक-ठीक उत्तर दे सकना ऊछ सहज नहीं है। सम-सामयिक पत्र-पत्रिकारों की पुरानी-पुरानी फाइलों को परिश्रमपूर्वक उलटकर ऊछ लोग चाहे भले किसी किवता-विशेष को देखकर किसी किन-विशेष को पहला छायावादी किन होने का महत्वपूर्ण शोध-कार्य (?) प्रस्तुत करें; किन्तु, क्या यह सम्भव नहीं है कि उसके पहले भी कोई वैसी ही किवता किसी ग्रीर दूसरे किन द्वारा लिखी जाकर भी

१. हिन्दी साहित्य का इतिहास पं० रामचन्द्र शुक्क, पृ० ६५० संवत् २००६ संस्करण।

२. पं॰ रामचन्द्र शुक्त-हिंदी साहित्य का इतिहास; पृ० ६५१, सं० २००६ संस्करण

रे. हिन्दी कान्य में छायाबाद, पृ०१६-१५, ३७-५०, ७०-८७

कारण-विशेष से प्रकाश में न आ सकी हो १ ऐसी स्थिति में क्या माना जा सकता है? इस सम्बन्ध में अभिज्ञ आलोचक श्री इलाचन्द्र जोशी का विचार सर्वथा उपयुक्त और युक्तिसंगत प्रतीत होता है कि "पहला छायावादी किव उसे माना जाना चाहिए जिसने छायावादी-युग की निश्चित-स्थापना हो जाने के पूर्व हो से एक-आध छिटपुट कविता नहीं बल्कि निरन्तर ऐसी कविताएँ लिखीं जिनमें छायावादी प्रवृत्ति के बीज असंदिग्ध-रूप से वर्तमान थे।" इसी मापदर्गड से विचार करने के उपरान्त मेरी धारणा यह है कि श्री जयशङ्कर 'प्रसाद' ही छायावाद के प्रवर्त्त के हैं, श्री मैथिलीशरण गुप्त", श्री मुकुटधर पाएडेय , श्री राम नरेश त्रिपाठी , श्री सुमित्रानन्दन 'पंत' , श्री सूर्यकांत त्रिपाठी 'निराला' , श्री माखनलाल चतुर्वेदी कि अथवा कोई दूसरा नहीं।

पं॰ रामचन्द्र शुक्त ने मैथिलीशरण गुप्त और मुकुटधर पाण्डेय को छायावाद के प्रवर्तक-कवि मानकर उनकी कविताओं के जो उदाहरण प्रस्तुत किये हैं १९ वे सन् १६१४ के पहले के नहीं हैं। श्री जयशकर 'प्रसाद' की रचनाएँ उन दोनों के बहुत पहले की हैं ( अर्थात् सन् १६०६ ई० ) जिनमें छायावादी प्रवृत्तियों के बीज असंदिग्ध-रूप में वर्तमान हैं। छायावाद के लज्जण 'प्रसाद' की चित्राधार ( सन् १६०६ ) की रचनाओं में ही दिखाई देते हैं जहाँ अभिन्यंजना पदित की ही नवीनता नहीं, शीर्षक भी नवीन एवं छायावादी ढंग

४-- ग्रवन्तिका (कान्यालोचन-ग्रङ्ख ) पृ० १६४

प्—जैसा कि पं॰ रामचन्द्र शुक्क का कहना है, हिंदी साहित्य का इतिहास, पृ० ६५०

६--वही, पृ०६५०

७—जैसा कि स्वयं रामनरेश त्रिपाठी कहना चाहते हैं, अवितका (काव्यालोचन-श्रङ्क) पृ० २८८

य-ग्रवन्तिका (कान्यालोचन-ग्रङ्क) नन्ददुलारे बाजपेयी, पृक्ष १६० ग्रौर जानकी वल्लम शास्त्री, पृ० १६७

६-वही, पृ० १६७

१० वही, विनयमोहन शर्मा का मत पृ० १६८ ; प्रभाकर माचवे का मत

११—देखिये—हिन्दी साहित्य का इतिहास (शुक्क) पृ॰ ६४६-६। सं॰ २००६ संस्करण।

के हैं - जैसे - 'सन्ध्या तारा' 'नीरव प्रेम' 'प्रभात कुसुम' आदि । 'प्रेम-पथिक' में भी (जो सन् १६०५ में ही लिखी गई थी) छायावाद के बीज पर्याप्त परिमाण में मिलते हैं। बाद में 'फरना', 'लहर' और 'कामायनी' में 'प्रसाद' की छायावादी-प्रवृत्तियाँ विकसित होती गयीं। इस प्रकार 'प्रेम-पथिक' श्रौर 'चित्राधार' के युग से ही छायावादी प्रवृत्तियों से युक्त उनकी कविता 'इन्दु' के उदय से सन् १६०६ के परचात् और भी प्रकाशित हो उठो। 'सरस्वती' की फाइलों के साथ-साथ 'इन्दु' की फाइलों को भी श्राचार्य शुक्क ने उलटा होता तो गुप्त जी श्रीर मुकुटधर पाएडेय को छायावाद के प्रवर्तक मानने की भूल उनसे शायद कभी नहीं हुई होती! निश्चय ही 'प्रसाद' जी ने हिन्दी कविता की इस नई घारा (छायावाद) का प्रवर्त्तन किया। गुप्त जी के 'नज्ञनिपात' (सन् १६१४) के बहुत पूर्व ही सन् १६१०-११ की 'इन्दु' में उनकी अनेक छायावादी कविताएँ मिलतीं है। श्रीर 'प्रसाद' की काज्य-गंगा में इस नई कविता के केवल कुछ ही कण नहीं है-वहाँ तो उसका अवाध प्रवाह और समस्त प्रवृत्तियाँ ही हैं। वहाँ इस नई कविता का िकलमिल श्राभास नहीं, वरन चरम विकास का ज्वलन्त प्रकाश ही हिन्दिगत होता है। दूसरे शब्दों में - "प्रसाद" ने एकाध छिटपुट नहीं बल्कि निरंतर रूप से ऐसी कविताएँ लिखीं जिनमें छायावादी प्रवृत्ति के बीज असंदिग्ध रूप से वर्तमान थे। 'चित्राधार' से 'कानन-कुसुम', 'करना', 'ब्राँस्', 'लहर' श्रौर 'कामायनी' तक उनकी छायाबादी प्रवृत्ति वनी रही। श्रतः समग्र रूप से विचार करने पर निश्चय ही 'प्रसाद' जी हिन्दी के सर्व प्रथम कवि माने जायेंगे। कुछ ऐसा ही मंतन्य श्री इलाचंद्र जोशी ने भी प्रकट किया है-"प्रसाद की श्रविवादास्पद रूप से हिंदी के सर्वप्रथम छायावादी कवि ठहरते हैं। सन् १६१३-१४ के आस-पास 'इन्दु' में प्रतिमास उनकी जिस ढंग की कविताए निकलती थीं (जो बाद में 'कानन-कुसुम' नाम से पुस्तकांकार प्रकाशित हुई ) वे निश्चित रूप से तत्कालीन हिन्दी काव्य-द्वेत्र में युग विवर्तन की स्चक थीं। उस नई शैली के निरन्तर विकास की श्रोर 'प्रसाद' जी एतत प्रयत्नशील रहे, श्रीर उस विकास की चरम परिश्वित कामायनी में हुई श्राश्चर्य नहीं कि छायावादी ढंग की सर्व प्रथम स्फुट कविता भी 'प्रसाद' जी द्वारा ही लिखी गयी हो, पर तक के लिए यदि यह भी मान लिया जाय कि उस शैली की पहली स्फुट कविता किसी दूसरे कवि-द्वारा रची गयी, तो भी छायावादी प्रवृत्ति को सर्वप्रथम संयत रूप से प्रवृत्ति करने के कारण 'प्रसाद' जी ही पहले छायावादी प्रमाणित होते

हैं।" १२ श्री राय कृष्णदास, १3 श्री सुमित्रानन्दन 'पत' १४ प्रिंसिपल मनोरंजन, १९ श्री ख्रारसी प्रसादिसह १६ श्रीर शिवनाथ जी १७ के विवेचन का भी यही निष्कर्ष हैं कि 'प्रसाद' जी ही छायावाद के प्रवृत्तिक हैं। 'प्रसाद' जी को ही हिन्दी की इस नई कविता-धारा के प्रवर्त्तक कवि के रूप में मान्यता मिली है।

'प्रसाद' जी के पूर्व के द्विवेदी-युग की हिंदी किवता के स्वरूप-दर्शन के उपरान्त 'प्रसाद' की पूर्ववर्ती और परवर्ती कान्य-धाराओं में स्पष्टतः काफी अन्तर है, ऐसा कहने में किसी को भी किसी प्रकार का संकोच नहीं होना चाहिए । 'प्रसाद' जी की किवताओं में छायावादी प्रवृत्तियों के पूरे पुट हैं। ऐसी ही बात तो उनकी पूर्ववर्ती किवताओं के सम्बन्ध में कदापि नहीं कही जा सकती । उन्होंने ही हिन्दी में छाया-कान्य को जन्म दिया, उसका प्रवर्तन किया, उसकी शब्दावली, रचनाशैली एवं कला-विधान का निर्माण किया । उनके पश्चात् की हिंदी किवता स्पष्टतः, या अस्पष्टतः प्रत्यस्तः अथवा परोत्तरः उस कान्य से प्रायः अनिवार्यतः प्रभावित ही है, ऐसी मेरी धारणा है। एक इतनी मौलिक, इतनी नवीन तथा इतनी प्रशस्ति एवं लब्ध-प्रतिष्ठ धारा के प्रवर्त्तन के कारण ही 'प्रसाद' को 'प्रसाद' मानने की विवशता का हम अनुभव करते हैं । छायावाद की समस्त विशेषताएँ और उसकी सारी उपलब्धियाँ 'प्रसाद' के कान्य मे प्राप्य हैं। 'प्रसाद' जी की कान्य कला की प्रमुख प्रवृत्तियों पर अब हम विचार करेंगे।

'प्रसाद' जी की भाषा में अतीव कोमलता, माधुर्य और सरसता है। उसमें लाज्ञिषाक पदाविलयाँ भी पर्याप्त परिमाण में प्राप्य हैं। संगीतात्मकता और सुन्दर शब्द-योजना के साथ-साथ मानवीय भाषों की श्रिमिन्यिक के लिए प्रकृतिगत प्रतीकों की प्रचुरता है। चित्रमयी भाषा के तो 'प्रसाद' कुशल अधिकारों ही हैं। इनकी किता-कामिनी नव-नव अलंकारों से अलंकृत भी खूब है। इस प्रकार अभिन्यंजना-गत छायावाद के सारे लज्ञण 'प्रसाद' के काव्य में उपलब्ध हैं। रचना-विधान की दृष्टि से प्रसाद की प्रायः समस्त रचनाएँ गीतात्मक

१-२ अवन्तिका (कान्यालोचन स्रङ्क ) पृ० १६४

१३-वहीं, पृ० १८८

१४-वही, पृ० १६०

१५ वही, पृ० १६५

१६ मही, पृ० १६७

१७-वही, पूर् २००

ही हैं। 'कामायनी' ग्रौर 'ग्राँस्' भी गीतात्मक ही ग्रिधिक है; उनमें महा-काव्यत्व ग्रौर खरडकाव्यत्व के साथ-साथ गीत तत्त्वों का भी निर्वाह हो सका है। इस प्रकार छायावाद की एक प्रमुख प्रवृत्ति (रचनाविधान का गीतात्मक प्रधान होना) भी 'प्रसाद' में हमें प्राप्य है।

'प्रसाद' की दूसरी सबसे बड़ी विशेषता है—प्रकृति के प्रति प्रगाढ़ प्रेम । 'प्रसाद' ने प्रकृति के साथ अपने दृदय का तादात्ग्य किया है। प्रकृति उनके लिये उनसे अलग नहीं। वह तो उन्हीं की दृदय-गत भावनाओं का प्रतिबिंब (छाया) अथवा प्रतिरूप (प्रतीक) है। इसे ही सर्ववाद कहते हैं। 'प्रसाद' की प्रकृति प्रायः नारी-रूप में ही चित्रित हुई है। उपरिक्थित 'प्रसाद' की प्रकृति-चित्रण सम्बन्धी प्रमुख-प्रवृत्तियाँ छायाबाद की प्रकृति की प्रधान विशेषताएँ हैं।

'प्रसाद' प्रेम और यौवन के किव थे। उनके काव्य में 'सौन्दर्य' श्रौर श्रुगार की प्रचुरता है। किन्तु उनके श्रुगार-वर्णन में श्रुश्लीलता कहीं नहीं है। सौंदर्य और श्रुगार को उन्होंने तो इतना परिष्कृत रूप दिया कि वह उनके किसी भी पूर्ववर्ती श्रुथवा प्रवर्ती किव के लिए ईंध्यों की वस्तु बन गई। इस हिट से वे तुलसीदास से भी कहीं श्रागे नहीं तो समकत्त निश्चय हैं। श्रालिंगन चुम्बन की इतनी मर्यादित-परिनिष्ठित व्यंजना समस्त हिन्दी काव्य में वेजोड़ है—

> 'फिर कह दोगे, पहचानो तो मैं हूँ कौन बताश्रो तो। किन्तु उन्हीं श्रधरों से, पहिले उनकी हुँसी दबाश्रो तो। सिहर भरे निज शिथिल मृदुल अंचल को श्रधरों में पकड़ो, बेला बीत चली हैं चंचल बाहु-लता से श्रा जकड़ो।।"

> > **一(लहर)**

'प्रसाद' की, किवताओं में आध्यातिमक संकेत और अज्ञात कीतृहल-मावना के उदाहरण भी प्रचुरमात्रा में प्राप्त होते हैं। नारी उनके काव्य में एक नये रूप में आई। दिवेदी-युग की अत्यिषक रूढ़ आदर्शवादिता के कारण नारी का विविध रूप विकास नहीं पा सका; नारी संती-साध्वी समाज-सेविका तथा आँचल में दूध और आँखों में पानी लिए असीम वेदना की प्रतिमा बनकर रह गई। 'प्रसाद' की नारी, नारी है। नार्स का शाश्वत रूप 'प्रसाद' की इन पंक्तियों में हष्ट ब्य है— 'नारी तुम केवल श्रद्धा हो, विश्वास रजत नग पग तल में पीयूष-स्रोत-सी वहा करो, जीवन के सुन्दर समतल में !'

(कामायनी)

नारी के प्रति ऐसी उद!त भावना पहले-पहल 'प्रसाद' जी में मिली। उन्होंने नारी में सौन्दर्य के साथ-साथ पवित्रता के भी दर्शन किये। 'प्रसाद' में कल्पना की रंगोनी, युक्तता और विराटता भी पर्याप्त है। इस प्रकार संतेष में 'प्रसाद' जी की काव्यगत उपरि-उल्लिखित समस्त विशेषताएँ वे ही है तो पीछे चलकर उनके द्वारा प्रवृत्ति नई काव्यधारा ( जिसे 'छायाबाद' का नाम दिया गया ) की प्रमुख प्रवित्तयाँ बनीं। छायावाद के सारे-के-सारे वे प्रधान लक्ष्ण 'प्रसाद' की आरंभिक कविताओं से लेकर उनकी अंतिम रचना तक में विद्यमान हैं। आधुनिक हिन्दी कविता के इतिहास में 'प्रसाद' जी का नाम एक महत्त्व स्मर्गीय घटना है। कार्ण स्पष्टतः यह है कि उनके पूर्व उसका रूप मित्र था; उन्होंने, मगर, उसे नई दिशा देकर उसके प्रवर्ती रूप की अपूर्वाशित (unexpected) रूप सं प्रभावित किया। श्री जयशंकर 'प्रसाद' की अप्रतिम प्रतिमा ने इसके अतिरिक्त भी, हिन्दी कविता के उस नवीन धारा के आरम्भ के साथ ही साथ उसका चरम उत्कर्ष भी (कामायनी के रूप में ) उदाहत किया हिन्दी-कविता के उस नये पथ पर प्रथमतः अप्रसर होने के सु-साहस और श्रेय से तो वे महिमान्वित ही हैं श्रीर उस पथ की साधना की पराकांका श्रीर उचतम मंजिल के सिद्ध-प्राप्त सामक भी। उनके पश्चात् कविता के उस आकाश में नये-नये सितारों का चिश्वक और स्थायी उदय हुआ; परिशामतः उस कान्यवारा की महान परम्परा ही चल पड़ी। एक महान परम्परा के प्रवर्तन का प्रसाद 'प्रसाद' ने ही पाया था ग्रीर इस प्रकार भी छायावाद के प्रवर्तक के अतिरिक्त वे हमारे समस्त हिन्दी काव्य में प्रमुख मील-स्तम्भ हैं।

# प्रसाद काव्य की पृष्ठ भूमि—

िडा॰ ब्रज गोपाल तिवारी एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰, डी॰ लिट्॰ ] प्रारम्भिक परिचय

साधारणतया इस प्रकार की प्रगति की वागडोर स्त्रियों के हाथ में होनी वाहिये थी; उनकी कोमल वृत्तियाँ ही मनुष्य को सामाजिक-वेतना-प्रधान उलभनों (Social Ego) से हटाकर व्यक्तिगत, निजी एवं स्त्रन्तंम स्त्रनुभृतियों को स्त्रिभिव्यक्ति की स्त्रोर प्रेरित कर सकती हैं; उदाहरणार्थ, स्त्राधुनिक काल में स्त्रमेरिका में स्त्रनेक किवित्रयों,—एमी लावेल, लेवनी एडम्स, मेरियन मूर स्त्रादि ने व्यक्तिगत (Actual "I") अनुभृतियों की धारा, कोमल स्त्रीर सूद्म ढंग से, प्रवाहित की है। पर सम्वत् १६८० से १६६५ वि० तक के काल में भारतीय महिलास्रों की जाप्रति, उचित मात्रा में, नहीं हो पाई थी। इसके स्त्रितिक्त, व्यक्ति के स्त्रहं (Ego) के ऊपरी धरातलों के प्रकाशन की स्रपेक्त, उसकी स्त्रन्तर्तम वेतना एवं गंभीरतम स्त्रन्भृति की स्त्रमिक्यिक पर हो बल दिया गया। इसी कारण, श्रीमती महादेवी वर्मा को छोड़कर, इन विद्रोही नक्त्रों के भुरमुट में, हम प्रायः पुरुष कवि-रत्नों ही को पाते हैं। \* (

एक श्रोर तो यह विद्रोह था दासत्व-काल के पशुवत् जीवन के विरुद्ध, पर दूसरी श्रोर इस में उच्च वर्ग के खोखले जीवन तथा मध्यम वर्ग की सफेद पोशी को भी चुनौती दी जा रही थी; द्विवेदी-युग की उथली सज्जनता, नैतिकता, मान्यताश्रों, परम्पराश्रों, बड़प्पन की पूजा, शिष्टाचार, विशिष्ट छुन्दों एवं शब्दों के प्रयोगों—श्रर्थात् उक्त युग के समूचे वातावरण, काव्य एवं जीवन पर इन विद्रोहियों ने जोरदार श्राक्रमण किया।

विद्रोही प्रायः तीन श्रेणियों के हुआ करते हैं:—(१) उद्धत, (२) मस्त, फक्कड़ (३) कोमल मधुर + प्रसाद जी तीसरी प्रकार के विद्रोही थे; विश्व-कवि

\* हाँ छायावाद की आरंभिक कविता प्रसाद कृत "औंस्" की रचना भी एक स्त्री अर्थात् प्रसाद जो की पत्नी की स्मृति की प्रेरणा से हुई।

+ फ्रान्सोसी साहित्यकार, मॉन्टेन (Montaigne) मी मधुर विद्रोहियों की श्रेणी में आते हैं; किन्तु मिल्टन, एक प्रकार से, फ्काइ कहे जा सकते हैं। रवीन्द्रनाथ ठाकुर के चेले (श्रीर रवीन्द्र द्वारा भारतीय योगियों, ईरानी सूफियों श्रीर योरूपीय सन्तों के बलवान एवं दृढ़ विश्वासों श्रीर गंभीर संवेगों की दीला प्राप्त सदृद युवक), इसके श्रातिरिक्त श्रन्य प्रकार के विद्रोही हो ही कैसे सकते थे? इस विद्रोह की एक विशेषता श्रीर भी उल्लेखनीय है, यह विद्रोह, बहुत कुछ, एक सफल विद्रोह रहा; श्रतः ये विद्रोही विश्व-विद्रालयों, कवि-सम्मेलनों श्रीर यहाँ तक कि कई राज्यों में, श्रादर के पात्र बने श्रीर श्रन्त में धन, धान्य से परिपूर्ण हो गए।

प्रसाद जी की अनुभूति, उस समय के लिये, निराली थी; उसमें न तो पुरानी परिपाटी थी—उदाहरणार्थ श्री पद्मसिंह शर्मा सरीखे समालोचकों द्वारा स्तुत्य-शृगार-रस प्रधान चेतना को स्थान मिला, न मिश्र बन्धुओं आदि द्वारा सम्मानित भक्ति की वृत्तियों को और न ही दिवेदी जी द्वारा प्रोत्साहित राष्ट्रीय भावनाओं को। इस दल के विद्रोही किवयों को बिहारी की सत्सई, तुलसीदास की रामायण और गुप्त जी को भारत-भारती किवतायें नहीं, वरन किवता की लाशों के रूप में दिखाई देने लगीं। इन्हें विषयाकार युद्धि अयवा सामाजिक एवं राष्ट्रीय चेतना प्यारी नहीं लगी; इन्हें तो आत्म-अभिव्यक्ति हो प्रिय थी। यह आत्म-अभिव्यक्ति न तो भोजन वस्त्र आदि के भूखों की माँग ही थी और न राष्ट्रीय स्वतन्त्रता के दीवानों की प्रकार; इन चिल्लाहटों को प्राण देने वाली एक और भी गहरी वेदना इनके दृदय को विदीर्ण कर रही थी; वह थी ससीम में निहित असीम की पुकार व ससीम अथवा शान्त की अनन्त से मिलने की तीव अभिलाषा।

बुद्धिवाद बनाम हृदय-वाद।

बुद्ध-द्वारा-निर्मित विचारों, संज्ञाश्चों, प्रत्ययों (Concepts) द्वारा भी मनुष्य श्रर्थात् चिन्तनशील दार्शनिक या विचारक इस परम सत्य की व्यक्त करने की चेष्टा करता है कि ससीम श्रीर सान्त पदार्थ की वेचैनी तब तक दूर नहीं हो सकती है, जब तक कि वह श्रनन्त तस्त्र की गोद में पहुँच कर, विश्राम न करे। किन्तु इस परम सत्य को दार्शनिकों ने भिन्न-भिन्न दृष्टिकोणों से देखा

<sup>\*</sup> किवयों की रुचि के भेद उनके वस्त्रों की भिन्नता में भी प्रदर्शित होते हैं, उदाहरणार्थ, द्विवेदी-युग की अचकन व पायजामे, अथवा कोट-धोती या कोट-पतलून, गांधीवादियों के खहर के कुर्ते व प्रसाद, निराला आदि के रेशम के कुर्ते भिन्न भिन्न रुचियों व हिटकोणों को प्रदर्शित करते हैं।

है; इस कारण उनमें इस विषय पर तथा अनन्त तस्त के स्वरूप ही पर अनेक मत-मतान्तर, वाद-विवाद तथा प्रकार-भेद हो गये हैं। कोई दार्शनिक, भगवान रांकराचार्थ के समान, एक असीम, अनन्त चैतन्य की सत्ता ही का अस्तित्व स्वीकार करते हैं; और दश्य जगत को मिथ्या बतलाते हैं, तो कोई, चावांक अयवा मार्क्स के समान, दश्य जगत ही को सत्य और अनन्त तत्त्व को एक कपोल किल्पत कल्पना के रूप में देखते हैं; कोई विचारक, श्री अरविन्द आदि, ऐसे भी हैं जो चैतन्य और पुद्गल (Matter) के बीच समभौता स्थापित करने व चैतन्य अथवा देवत्व को पुद्गल में उतारने की चेष्टा करते हैं। किन्तु दार्शनिकों के इन मत-मेदों और पारस्परिक भगड़ों में कोई-कोई बुद्धि का दिवालियापन पाते हैं। अतः शंकर "अपरोत्तानुभूति" को बुद्धि के परे ठहराते हैं; इसी प्रकार योगी श्री अरविन्द, कवि-तार्किक वर्गसाँ (Bergson) आदि भी अन्तर्द है को सर्वोपरि मानकर, इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि यह अन्तर्द हि बुद्धि से बहुत ऊपर तथा बुद्धि से परे है।

यह श्रपरोत्तानुभूति श्रथवा श्रन्तह िष्ट कोई नई चीज नहीं है; भारत के श्रवि, मुनि, साधु, संत, योगी तथा किव श्रपनी जिविकल्प समाधि के ज्ञणों में प्राचीन युनान के रहस्यवादी तस्व द्रष्टा प्लाटिनस (Plotinus), मध्य-कालीन योक्प के रहस्य वेता (Mystics), राईजबीक (Ruysbroeck), ऐकहार्ट (Eckhart) श्रादि, इस्लाम के स्पी, इब्नल-श्ररबी, श्रल गज़ाली श्रादि, भिन्न भाषाश्रों एवं शब्द-वस्त्रों में, उसी नित्य, शाश्वत दर्शन (Philosophia perennis) को व्यक्त करते थे, जिसका उल्लेख मध्य-कालीन भारत के श्रादि संत कबीर ने किया है:—

"जल, थल, पुरवी गगन में, बाहर, भीतर एक पूरन ब्रह्म कबीर है, अवगत पुरुष अनेक।"

त्राधिनक भारत के रहस्यवादी, रवीन्द्रनाथ ठाकुर, जयशंकर प्रसाद श्रादि समकालीन शिचा प्रणाली की बौद्धिक भूल-मुलैयों से भागकर इसी श्रादीम, श्रानन्त तत्व का श्रालियन करना चाहते थे; श्रीर उनकी यह प्रेरणा था तीत्र वेदना कविता के रूप में स्कृरित हुईं। श्राह्म साज्ञातकार की श्रामित्राणा एक कोरा श्रमूर्त प्रत्यय श्रथवा बौद्धिक विचार ही नहीं है; वह एक गम्भीरतम संवेग है; काशों के यह श्रलवेले छुले, यह उद्भान्त प्रेमी उसी श्रानन्त हिरन की कस्त्री की सुगन्य का, कुछ पहिले ही से श्रामास पाकर, सब से श्रामें बढकर, मस्ती की दशा में, उसी के पीछे दौड़ रहे थे। लाक्षरिएक एवं व्यंजनात्मक भाषाः—

इस खात्म-ख्रिभव्यक्ति की शैली भी, इस काल के लिये, निराली थी। वैसे तो संसार भर के समस्त रहस्यवादी तत्त्व-द्रष्टा अपनी गंभीर अनुभृतियों की श्रमिव्यक्ति, श्रद्ध त कथात्रों, कथानकों, रूपकों, उपमाश्रों, गृढ संकेतों, मुद्दाश्रों, अनीखे चिन्हों व लच्यों द्वारा ही करते आये हैं; और आधुनिक काल के कुछ पाश्चात्य व्यंजनात्मक (Symbolists) कलाकारों तथा जे॰ एस॰ इलियट (J. S. Eliot) के समान कवियों ने भी लाजुणिक तथा व्यंजनात्मक भाषा द्वारा ही अपने कोमल संवेगों और वास्तविक कल्पनाओं को व्यक्त किया है; किन्त, इस काल के हिन्दी साहित्य में "प्रसाद" जी ही इस प्रयोग के अगुआ थे: फलतः बौद्धिक प्रत्ययों से लदी हुई हिन्दी कविता के पुजारियों ने प्रसाद जी की लाइ शिक तथा व्यंजनात्मक भाषा में एक, निराली शैली के दर्शन किये। हृद्य को अन्तर्तम उद्देशों व उद्गारों, मन की तीव्रतम भावनाओं व स्वपनों, चित्त के पुराने से पुराने संस्कारों व मूल्यों और ग्रहंकार की जोरदार प्रेरणाओं के अन्तर्तम रहस्य अर्थात् असोम की ससीम की आरे तथा सान्त की अनन्त की श्रोर दौड़ या अपट की श्रमिव्यक्ति ऐसे लाक्णिक संकेत व शब्द-वस्त्रों द्वारा हुई, जिनमें पूजा की सामग्री जैसी सुगन्ध ग्रौर पवित्रता थी। समय का बदला (Revenge)

पर भौतिक व आर्थिक समस्याओं दाल-रोटी की भूंख व नङ्गापन ढांकने की माँग, वौद्धिक आवश्यकताओं, ज्ञान व प्रकाश की जिज्ञासा तथा वैज्ञानिक पद्धितयों और साधनों और सामाजिक आवश्यकताओं की अव्हेलना देर तक नहीं की जा सकती है। इस कारण, अन्त में भौतिक जीवन और विज्ञान ने इन विद्रोहियों से बदला लिया; फलतः इनकी कविता-देवी पकड़कर रकम बनाने वाले प्रकाशकों और पुस्तक विक्रे ताओं के कारागारों में कैंद कर दी गई अथवा परी जाओं की तथारी करने वाले ज्ञानों के सहायक प्रयों में वाँघ दी गई; छायावाद का यह विद्रोह समाप्त हो गया; और कला-प्रेमी नये मार्गों की खोज में तथा नई प्रगतियों की ओर आगे बढ़ने लगे।

### प्रसाद की कविता

## सामान्य परिचय तथा क्रमिक विकास का संकेत

[ प्रो॰ परमानद श्रीवास्तव एम॰ ए॰ ]

आधुनिक हिन्दी (खड़ी बोली) काव्य को चरम विकास की स्रोर प्रेरित करने वाले कवियों में अप्रगएय कवि प्रसाद 'छाया-रहस्ययुग के भाव-प्रधान तथा प्रतिनिधि कवि हैं अतः उन्हें कोई आधुनिक हिन्दी कविता का जनक कहे तो अनुचित नहीं; पर अविस्मरणीय है यह कि उनकी यात्रा का आरंभ ब्रजभाषा की सीमात्रों में हुन्ना। हाँ, यात्रा का उद्देश्य था शुभ, त्रौर महत्त्वपूर्ण -इसलिए 'काननकुसुम-करुणालय' 'महाराणा का महत्व' त्रादि कवितात्रों की लघु भाव परिधि को पार कर कवि का 'प्रेमपथिक' 'भरना' बन कर फूटा; ब्रात्माभिव्यक्ति के विन्दु पर ग्रमिलाषात्रों सपनों को वाणी दी; 'त्राँस्' में धुल कर निखरा च श्रीर संवेदना के धरातल पर मानव-जीवन का वह सत्य पहचाना जो जीवन के विषाद कंटकों में प्रस्तवत् लहलहाता है, प्रेम-सौंदर्थ का आनन्द-तत्व लेकर त्रान्दोलित होता रहता है; 'लहर' में श्रात्मापूर्ण की कहणा (जो न्यापक मानवता का ग्रनिवार्थ श्रंग है) वनकर गूँजा श्रीर 'कामायनी' में समरस जीवन-यात्रा की ग्रानन्दपूर्ण कथा के व्याज से उसने व्यापक मानवता की पथ-यात्रा को मानव-परिवेश के समस्त अन्तः वाह्य उद्दे लनों के सन्दर्भ में व्यापक अभिव्यक्ति देने की चेष्टा की । इस सम्पूर्ण काल्य-विकास के क्रियक संकेत इन विन्दुन्त्रों में देखे समके जा सकते हैं:-

१. इस पथ का उद्देश्य नहीं है श्रांत भवन में टिक रहना किन्तु पहुंचना उस सीमा पर जिसके श्रागे राह नहीं—

२. म्रब छटता नहीं छड़ाये रंग गया हृदय है ऐसा म्रांसू में भुला निरखता यह रंग मनोखा कैसा।

विकास के प्रारम्भ में:—'काननकुसुम,, 'महाराणा का महत्त्व', 'करुणालय' (भावनाट्य) 'प्रेमपथिक' तथा 'भरना'।

विकास के मध्य-काल में:—'ग्रांस्' ग्रौर 'लहर' ग्रुन्तिम स्र्णों में:—कामायनी।

इन विन्दुन्त्रों में क्रमशः माव-परिधि का विस्तार न्त्रौर रूपगत परिष्कार होता गया है। यहाँ संत्रोप में इस विकास क्रम को लद्द्य कर सकते हैं। किव के कृतित्व की भागवत एवं शिल्पगत विशेषतान्त्रों को सममने की यह एक भूमिका मान्न है।

'भरना' तक की रचनाश्रों में प्राचीन काव्य परम्परा का मोह मिलेगा— वही शिथिल पद-विन्यास, श्रारोपित श्रलंकरण, नई श्रर्थव्यंजना का श्रभाव, श्रीर कथ्य कभी विनयभावाच्छादित मिलेगा, कभी प्रकृति वधू के परिवेश या पुराण-युग के पथ चिन्हों तक सीमित। पर धीरे-धीरे श्रशक्त प्रयोग लुप्त होते गये हैं श्रीर भरना में तो श्रागे की सम्पन्नता की भूमिका प्रकट होती हुई दील पड़ती है।

'काननकुसुम' तथा 'करना' का अन्तर निम्नांकित दुकड़ों में स्पष्ट रूप से खित्त होता है। पहले में अशक्त पदावली है, कथ्य सामान्य तथा दूसरे में नूतन उपमान हैं, नई कल्पना सृष्टि है तथा कथ्य विशेष है—

- १. जब प्रलय का हो समय ज्वांलामुखी निज मुख खोल दे, सागर उमड़ता आ रहा हो, शक्ति साहस बोल दे। हम हों कहीं इस लोक में, उस लोक में, भूलोक में, तब प्रेम पथ में ही चलें, हे नाथ! तब आलोक में।
  —काननकुसुम, याचना पृष्ठ ४४, ४५
- २. किरण ! तुम क्यों विखरो हो ग्राज, रंगी हो तुम किसके अनुराग धरा पर भुकी प्रार्थना सहश मधुर मुरली-सी फिर भी मौन किसी प्रज्ञात विश्व की विकल वेदना-दूती-सी तुम कौन सुदिन मिए वलय विभूषित उषा सुन्दरी के घर का संकेत •••

'घरा पर भुकी प्रार्थना सदश' में अमूर्त की मूर्त योजना है और किरण की सांकेतिक (Suggestive) अभिन्यिक 'रमणीयार्थ प्रतिपादिक : शब्द :

काव्यम्' की उक्ति को चरितार्थ करती है। यहाँ स्रभिन्यक्ति स्रलंकृत होकर भी भावप्रवर्ण तथा व्यंजनात्मक स्रतः मार्मिक है।

श्रारंभिक काल की रचनाश्रों की दृष्टि से 'भरना' विशेष पर चिन्ह है, इसमें सन्देह नहीं। पर यहाँ श्रस्थिरता, श्रसंयम, उद्देलन की भीड़ में किव ने श्रात्म-सत्य को युग-सत्य से तदाकार नहीं कर पाता। सुमन जी की रूपमानी शब्दावली में 'भरना को देखकर उस गुलदस्ते की याद श्राती है जिसमें जूही श्रीर रजनीगंधा, गुलाव श्रीर मन्दार कुसुम एक साथ लगे हुए हैं श्रीर जहाँ सरो का एक गुच्छा है तो नीम की पत्तियों का भी संप्रथन है। ' सच तो यह है कि 'भरना' में किशोर वय की श्राशा यौवन की देहतीज पर खड़ी खड़ी सपनों का श्राकलन करती हुई शब्दों में दृश्य श्रदृश्य को ब्राँधने की चेष्टा करती है। किव ने:—

किसी हृदय का यह विवाद है छेड़ो मत यह सुख का करा है उरोजित कर मन दौड़ाओं यह करुणा का थका चरण है—

कइ कर भावावेग को व्यक्त करने का प्रयत्न किया है।

विकास-काल की कृति 'श्राँस का भावपट सौन्दर्शकर्षण, प्रण्यभावना तथा विरहानुभूति से निर्मित है। किन्तु सौन्दर्य, प्रेम, विरह तीनों कथ्य को एक ही विन्तु पर छूते तथा व्यंजित करते हैं, श्रतः इसे चाहे तो कोई 'एकार्थकाव्यक्ष सकता है। कथा का कम-संयोजन श्रवाध है यद्यपि श्रिषकतर छन्द पूर्वापर सम्बन्ध मुक्त होकर स्वतन्त्र वन पड़े हैं। श्राँस में विरह की प्रधानता के कारण इसे विरह काव्य श्रौर विरह के मूल में स्मृति को टीस व्यास होने से इसे स्मृति-काव्य की संज्ञा भी दी गई है।

श्राचार्य पं॰ रामचन्द्र शुक्त का कथन है: "श्रांस्ं में श्रंमिन्यञ्जना की प्रगल्भता श्रौर विचित्रता के भीतर प्रेमवेदना की दिन्यविभूति का, विश्व के मंगलमय प्रभाव का, सुख श्रौर दुख दोनों को श्रुपनाने की उपकी श्रुपार शक्ति का श्रौर उसकी छाया में सौन्दर्थ श्रौर मंगल के संगम का भी श्राभास पाया जाता है।" कहना न होगा, 'श्रांस्' को वियोग-भूमि के परिपार्श्व में तीव-दाह एवं पीड़ा व्याप्त है जो धीरे धीरे कल्याण कामना में गूँजती हुई स्थिर उदातता प्रहण करती है। श्रुतीत-वैभव की छलना को पहचानते हुए भी किव उसकी

२. श्री रामनाथ 'सुमन' : कवि प्रसादं की काव्य साधना २. पं० रामचन्द्र शुक्क : हिन्दी साहित्य का इतिहास

सचाई जानने को ग्राकुल है। रूप, सौन्दर्य, वैभव के ग्रगणित चित्र ग्राँखों में तिरते हुए निकल जाते हैं—

शिश मुख पर घूंघट डाले श्रंचल में दीप छिपाये जीवन की गोधूली में कौतूहल से तुम श्राये। × वांधा या विधु को किसने इन काली जंजीरों से मणि वाले फिरायों का मुख क्यों भरा हुन्ना हीरों से ?

काली आँखों में कितनी यौवन के मद की लाली, मानिक-मदिरा से भर दी किसने नीलम की प्याली।

×
 अग्रीर किन अपने विभ्रम पर पर्दा न डालते हुए कहता है—
 छलना थी तब भी मेरा
 उसमें विश्वास घना था
 उस माया की छाया में
 कुछ सचा स्वर्ग बना था

तत्वज्ञान की दृष्टि से ये ग्रंश उल्लेख्य हों पर 'ग्रांस्' का किव उमर कर तब ग्राता है जब सुधियों के च्रण किव के मन में डोलते हुए उसे निषाद के 'बान' से लगते हैं। यों कभी-कभी तो किव-मन स्मृति के मधुवर्षण से ग्रोस कण सा भीग कर ही रह जाता है।

श्रृतृष्ति एवं लालसा के डोरे 'श्रांस्' की भावभूमि में इधर से उधर तक खोंचे हुए हैं। परिरम्भ की मादक स्मृति श्रृतृष्ति की भावना को श्रौर उभार कर व्यक्त करती है। सम्भोग श्रृंगार की श्रवाध श्रिभिव्यक्ति 'श्रांस्' में मिलती है यद्यपि उसे सूद्म दश्ययोजना का श्रावरण देने का प्रयत्न भी लिलत होता है। हाँ, 'वियोग' की पृष्ठभूमि में ये सहायक उपकरण जैसे हैं — संभोग के चित्र हों, स्मृति की टीस हो, श्रृतृष्ति भावना हो या श्राकुल लालसा।

प्रकृति और काव्य का अत्यन्त निकट का सम्बन्ध है। काव्य चेतनों के स्फुरण में प्रकृति का विशेष महत्त्व है। प्रकृति कि को रिकाती खिकाती मां है और समदुःख भोगिनी बन कर भी आती है। 'आंद्र' की ही इन पंक्तियों में देखें—

व्याकुल उस मधु सौरभ से मलयानिल घीरे-घीरे निश्वास छोड़ जाता है अब विरह तरंगिनि तीरे। क्यों छलक रहा दुख मेरा ऊषा की मृदु पलकों में हाँ उलभ रहा सुख मेरा सन्ध्या की घन अलकों में

निस्संदेह प्रकृति के मधु-संस्पर्श से उठे हुए छायाचित्रों का सौंदर्य 'त्र्रांस्' का विशेष श्राकर्षण है।

प्रसाद की कविता में नियति-भावना का विशेष महत्त्व है। पर उनकी नियतिभावना तथा-कथित भाग्यवाद या प्रारब्धवाद से भिन्न है। वह पं॰ नन्द- दुलारे बाजपेयी के शब्दों में "वैयक्तिक है। किसी क्रमागत सिद्धान्त की प्रतिरूप मात्र नहीं है।" प्रसाद नियति की कल्पना वृहत्तर शक्ति के रूप में करते हुए उसे सचेतन प्रकृति का कार्य-कलाप मानते हैं। "श्रांसू" में यह नियति-भावना यत्र-तत्र श्रपना श्रामास देती है—

नचती है नियति नटी-सी<sup>2</sup> कन्दुक कीड़ा सी करती इस व्यथित विश्व ग्रांगन में ग्रपना ग्रतुप्त मन भरती संकेत नियत का पाकर तम से जीवन उलकाये जब सोती गहन गुफा में चंचल लट को छिटकाये

श्रांसू में विधाद-भावना बड़ी तीखी है। किन का श्राराध्य उसके श्रम्तर के श्राकाश में विद्युत् सहश छनि की भालक मात्र दिखा कर श्रहश्य हो जाता है—इन्द्रधनुषी स्मृति की रेखा मकरन्द मेधमाला थी रह जाती है। किन की श्रांखों में शूर्य नीरवता है, स्ना तट है, पदचिन्हों से शूर्य प्रत्यावर्त्तन पथ है श्रीर किन श्रकुला कर पूछ ही तो उठता है—

> नाविक इस सूने तट पर किन लहरों में खे लाया, इस बीहड बेला में क्या अब तक या कोई आया। किव की जिज्ञासा इस विन्दु पर आ टिकती है: क्या किलयों के लघु

१. श्राधुनिक साहित्य पृष्ठ, ६५

२. नियति की नटी की रूप में अन्यत्र भी कल्पना की गई है— नियति-नटी सी बाई सहसा गगन में तड़ित विलास सी नचाती भीहें अपनी। जीवन परिधि की यही सीमा है कि वे मकरन्द पूरित खिलें, श्रौर वे-मन की तोड़ ली जार्ये।

> यदि रो घड़ियों का जीवन कोमल वृन्तों में बीते, कुछ हानि तुम्हारी है क्या चुप चाप चूपडे जीते।

श्रीर फिर, तत्व ज्ञान की छायाएँ भाव-पट को श्राच्छादित कर लेती हैं, जीवन का निविड़ सत्य छन कर जैसे इन पंक्तियों में व्यक्त हो उठता है—

दुख सुख में उठता गिरता संसार तिरोहित होगा मुड़कर न कभी देखेगा किसका हित अनहित होगा मानव जीवन वेदी पर परिग्णय हो विरह मिलन का सुख दुख दोनों नाचेंगे है खेल प्रांख का मन का

भाव के इसी विकास कम को लच्च कर विनय मोहन शर्मा लिखते हैं— 'श्राँस' में पहले उठते यौवन की मादकता—वेचैनी, फिर प्रौढ़ता का चिन्तन श्रीर श्रन्त में ढलती वायु का निर्वेद दिखलाई देता है। '' श्रीर प्रकारान्तर से श्रांस् के मुक्तक तत्व को स्वीकार करते हुए भी उसकी प्रबन्धशृ खला की श्रीर संकेत करते हैं।

'श्रांस्' में श्रिमिव्यंजना का सौन्दर्य कम नहीं है श्रौर भावयोजना भी श्रात्यन्त समृद्ध है। यों तो भाव लहरियों को संज्ञाश्रों में सीमित करना कठिन, प्रायः श्रासम्भव सा है फिर भी शास्त्रीय संज्ञाश्रों की सीमा में भी पर्याप्त उदाहरण श्रांस् से दिये जा सकते हैं। स्थल स्थल पर मोह, स्मृति, ग्लानि, चिन्ता, श्रीड, दैन्य, धृति श्रादि संचारियों की योजना है। इसी प्रकार यत्र तत्र सात्विक या श्रयत्नज तथा कायिक श्रनुभाव-योजना भी दिखाई पड़ती है। इनकी चर्चा पृथक रूप से की जायगी श्रातः यहाँ उल्लेख मात्र किया गया है।

'श्रांस्' का किव रूप श्ररूप, दश्य-श्रद्धय, प्रत्यत्त-श्रप्रत्यत् को एक ही विन्दु पर छूता है। जिस रजनी के स्पर्शहीन श्रमुभव से किव के मन प्राण् स्पन्दित हो उठे हैं उसी के लोलकटात्त् पात का यह चित्रण देखिये—

१. विनय मोहन शर्मा: कवि प्रसाद: त्र्रांसु तथा ग्रन्य कृतियाँ

२. तुम स्पर्शहीन अनुभव सी नन्दन तमाल के तल से जग छा दो खाम लता सी तन्द्रा पल्लव विह्नल से नीलिमा शयन पर बैठी
श्रपने नभ में श्रांगत में
विस्पृति का नील निलन रस
बरसो श्रपांग के घन से।

'श्राँस,' की भावभूमि का सिंहांबलोकन करते हुए शचीरानी जी के इस कथन में श्रीचित्य ही दीखता है: "ठीक जिस परिस्थिति में गेटे द्वारा वेटेंर की रचना हुई उसी परिस्थिति में 'श्रांस,' लिखा गया। किन्तु वेटेंर में धधकती श्राग्न सुलग रही है जिसकी श्राँच दूसरों को भी दग्ध करती है श्रीर श्रांस में शीतल ज्वाला है जिसका धुश्रां श्रन्दर ही श्रन्दर उठ कर रम जाता है। वेटेंर में प्रचरडता है दाह है 'श्रांस,' में रोदन श्रीर करुणा, वेटेंर में मस्तिष्क की श्रांधी तूफान बनकर प्रकट हुई है—'श्रांस,' में प्रशांत भावधारा श्रिश्वक्षों में विखर कर फूट पड़ी है। पर इससे कर्तई यह निष्कर्ष नहीं ग्रहण करना चाहिए कि 'श्रांन्,' पर गेटे की किसी कृति का प्रत्यन्त या श्रप्रत्यन्त प्रभाव है।

श्रन्य कृतियों की अपेद्धा 'श्रांस्' में श्रिमधा से कम काम लिया गया है— श्रलंकृति से विशेष। एक से एक श्रद्भुत श्रङ्कृती उपमाएँ हैं—लच्न व्यंजक उक्तियाँ हैं। कभी स्थूल के लिए सूद्दम, कभी सूद्दम के लिए स्थूल, कभी सूद्दम के लिए सूद्दम, स्थूल के लिए स्थूल उपमान प्रयुक्त हुए हैं—कभी मूर्त के लिए श्रमूर्त या श्रमूर्त के लिये मूर्त योजना की गई है। एक दो उक्तियों में इस विशेषता को लद्द्य कर सकते हैं (श्रीर पूर्व कृतियों की तुलना में देखें तो क्रमशः विकसित होते हुए शिल्प को समक्त सकते हैं)—

- श्रीवन की जटिल समस्या है बढ़ी जटा सी कैसी
- २. तिर रही श्रतृप्ति जलि में नीलम की नाव निराली कालापानी वेलासी, है श्रंजन-रेखा काली

'श्रांस' को छायावादी गीति-परम्परा की प्रतिनिधि कृति स्वीकार करने से पूर्व छायावादी प्रवृत्ति को समक्त लेना चाहिए। संत्रेप में, छायावाद में एक श्रोर कवि 'श्रमन्त एवं श्रज्ञात् प्रियतम को श्रालम्बन बनाकर श्रत्यन्त चित्रमयी भाषा

१. साहित्य-दर्शन : शचीरानी गुटू

में प्रेम की अनेक प्रकार से व्यञ्जना करता है। 2' दूसरी स्रोर छायावाद शब्द से काव्य की पद्धित विशेष के व्यापक स्रार्थ का बोध होता है। इसके अन्तर्गत प्रस्तुत के स्थान पर अप्रस्तुत योजना, चित्र, भाषा, शैली तथा प्रतीक-विधान स्रादि स्राते हैं। कहना न होगा, 'आंस्' में छायावाद की प्रकृति के दोनों छोर दीख पड़ते हैं। यो आंस् की रहस्य भावना के बजाय लौकिक प्रेम भावना को प्रमुखता दें तो प्रकृत अर्थ प्रहर्गा में सुविधा ही होगी।

छायावादी काव्यभूमि व्यक्तिनिष्ठ होती है। वस्तु जगत (objective) से समभौता करने में असमथ वह अन्तर्जगत् या कल्पना लोक के विशेष समीप होती है। 'आंस्' में इस व्यक्तिपरक भाव-भूमि का प्रत्यज्ञ आभास मिलता है। पर सच पूछिए तो यहाँ दिव्य-पार्थिव का अपूर्व संयोग है जिसे लच्च कर शुक्र जी ने लिखा है: ''आंस् है तो वास्तव में विप्रलम्भ शृंगार के जिनमें अतीत सम्मोग सुख की खिन्न स्मृतियाँ रह रह कर मलक मारती हैं पर जहाँ प्रेमी की मादकता की वेसुधी में प्रियतम नीचे से ऊपर आते और संज्ञा की दशा में चले जाते हैं जहाँ हृदय तरंगे उस अनन्त कोने को नहलाने लगती हैं वहाँ वे 'आंस्' उस अज्ञात प्रियतम के लिए बहते जान पड़ते हैं। ''' 3

सभी दृष्टियों से 'ग्रांस्' कृति का प्रसाद के कृतित्व के बीच ही नहीं सम्पूर्ण हिन्दी किवता के बीच महत्त्वपूर्ण स्थान है। 'ग्रांस्' की प्रगीत सृष्टि अपने ग्राप में ग्राधिनक हिन्दी काव्य का विशेष पथिचन्ह है। दार्शनिक छाया संकेतों के बावजूद यह कृति प्रण्य भावना के उद्देग को सफल पूर्वक निभा सकी है ग्रोर ''नए काव्याभरण का योग पाकर युग की एक प्रतिनिधि कृति हो गई है।"

'श्राँस' के पश्चात 'लहर' में प्रसाद का किन निराशा के बीच श्राशा के श्रीर संघर्ष के बीच शांति के तत्व हूँ इता हुआ स्रानन्द साधना की श्रीर उन्मुख होता है शैशव श्रीर-यौवन की स्मृतियों से विधा होने पर भी किन निष्क्रिय पंगु न होकर विश्वास एवं श्राशा के लिए पथ प्रशस्त करता है।

यों, एक ग्रोर 'लहर' का किव वस्तुगत यथार्थ के ग्रिमशाप से खिन्न कल्पना का क्षितिज छोर पकड़ने को ग्राता दीखता है—

<sup>.</sup> २. इतिहास : शुक्क जी

<sup>₹. &</sup>quot; "

४. त्राधुनिक साहित्यः नन्ददुलारे बाजपेयी - पृष्ठ २८।

५, 'जवा कुसुम सी उषा खिलेगी मेरी लघु प्राची में ! 'लहर'

ले चल वहां भुलावा देकर

मेरे नाविक धीरे-धीरे
जिस निर्जन में सागर लहरी
ग्रम्बर के कानों में गहरी
निश्चल प्रेम कथा कहती हो
तज कोलाहल की ग्रवनी रे

श्रीर श्रधीर यौवन की स्मृतियों से विकल श्रतीत-चिन्तन की कड़ियाँ सँजीता हुआ उद्देश को इस प्रकार व्यक्त करता है—

ग्राह रे वह ग्रधीर यौवन । ग्रधर में वह ग्रधरों की प्यास नयन में दर्शन का उल्लास धर्मानयों में ग्रालिङ्गनमयी वेदना लिए व्यायाएँ नई—

#### वही पागल ग्राघीर यौवन !

जैसे सपनीं का देश आँखों में छा उठा हो—सुकुमार स्निग्ध संकेतीं के बादल मन में घिर आये हों—

वे कुछ दिन कितने सुन्दर थे ! जब सावन घन सघन वरसते इन ग्रांखों की छाया भर थे। प्रारा पपीहा के स्वर वाली, बरस रही थी जब हरियाली इस जलकन मालती मुकुल से जो मदमाते गंध विधुर थे।

श्रतृप्त सौन्दर्यलालसा किन के भाव चितिज पर घिरी हुई है श्रौर 'लहर' की प्रगीत-भावना के श्रतुकूल श्रिमित्यक्त होती है। पर एक प्रकार का श्रन्तमुं ली भाव संवेदन श्रिमित्यक्ति को नया श्राकार, नया श्रर्थ देता है। इसी कारण, दूसरी श्रौर 'लहर' का किन श्रपने भाव चितिज का विस्तार चाहता है — कर्म की प्रेरणा, कल्याण की कामना तथा श्रौदार्य भावना का ऐसी रचनाश्रों में श्रपूर्व योग है।

तुम हो कौन श्रोर में क्या हूं, इसमें क्या है घरा सुनो मानस जलिध रहे चिर चुम्बित मेरे क्षितिज, उदार बनो — इन शब्दों में किन की श्रौदार्थ भावना प्रकट है। इसी प्रकार 'स्रब जागो जीवन के प्रभात' स्त्रादि रचनाश्रों में किन की जागरण भावना कर्म की स्त्रोर प्रेरित करती है। 'वीती-विभावरों जाग री' इस गीत को तो युग-चेतना का प्रतीक ही कहा गया है।

'लहर' में 'ग्रांस्' की एकस्त्रता के विपरीत भाववैविष्य है। क्योंकि, एक तो 'लहर' किव की स्फट किवताग्रों का संग्रह है। दूसरे किव के भाव दितिज प्रसार के साथ सत्य के बहुरंगी स्वरूपों से उसका साज्ञात् भी हुआ है। प्रेम यौवन की मर्मभरी स्मृतियों से लेकर संयम जागरण के गीतों तक एक लम्बी राह है जिसके बीच 'ग्रो सागर-संगम ग्रवण नील' जैसे कितपय गीत 'प्रसाद' की पुरी-यात्रा के स्मृतिचिन्ह हैं—'शेरसिंह का शस्त्र समर्पण' ग्रौर प्रलय की छाया' नामक ग्राख्यानक गीतियाँ हैं—किलंग विजय में भीषण नर-संहार दर्शन के उपरान्त विरक्त हुए सम्राट 'ग्रशोक की चिन्ता' का चित्रण हैं—

मूलगन्धकुटी विहार के उपलच्च में लिखे गए 'जगती की भंगलमयी उषा वन करुणा उस दिन आई थीं' आदि गीतों में —तथागत के स्मरण व्याज से

कल्याण भावना की अभिव्यक्ति है।

कला की दृष्टि से भी 'लहर' की रचनात्रों का श्रपना महत्त्व है। उपयुक्त शब्द चयन, चित्रोपमता, लयमयता तथा संगीत—श्रादि श्रनेक विशेषताएँ सहज सन्तुलन से श्रनुप्राणित मिलेंगी मानों भावकल्प को जो पैठ किव के मानस में है वही रूपविधि की छाया में भी मूर्त हो उठी है। छायावादी किव का श्रन्तमुं ख भाव-संवेदन श्रपनी नैसर्गिक श्रमिञ्चिक्त गीतों में ही पाता है जिसमें श्रात्मिनिष्ठ श्रनुभूति तथा श्रमिञ्चिक्त श्रनिवार्य शर्त होती है। 'प्रसाद' इसके श्रपवाद नहीं है। 'लहर' की प्रगीत सृष्टि श्रपूर्व, मोहक एवं श्रत्यन्त प्रमिविष्णु बन पड़ी है।

नयी उपमान-योजना का एक उदाहरण ले —
सींच ले घला है
काल घीवर अनंत में
सांस, सफरी सी श्रदकी है किसी

इसी प्रकार, 'जवा कुमुम सी उपा खिलेगी मेरी लघु प्राची में तथा 'कालिमा बिखरती है संस्था के कलक सी' आदि खंड पंक्तियों में नया उपमान 'कालिमा बिखरती है संस्था के कलक सी' आदि खंड पंक्तियों में नया उपमान सौन्दर्य हं । संग्रह की बड़ी रचनाओं में चित्रण की रेखाएँ अत्यन्त पृष्ट सौन्दर्य हं । संग्रह की बड़ी रचनाओं में चित्रण की रेखाएँ अत्यन्त पृष्ट है - इनमें मनोविज्ञान तथा कला का अपूर्व योग है।

संचेप में, 'लहर' की काष्यभूमि व्यापक है—किव का भाव-चितिज विस्तृत है श्रीर किव-मन की सहानुभूति 'जले जगत्' के वृन्दावन वन जाने की कामना करती हुई श्रानन्द की चेतना को एक पग श्रागे बढ़ाती है।

'कामायनी में यही ऋानन्द की चेतना पुष्ट विकसित एवं सुस्थिर होती हुई जीवन दर्शन की स्पष्ट ब्याख्या बन जाती है। 'कामायनी' व्यापक मानवता की विजय यात्रा को वहाँ पहुँचातो है जहाँ कोई कुतृहल, द्वन्द, विभ्रम, भ्राँति, कदुता, जलन निषेध या ग्रनास्था शेष नहीं है पारदर्शी शोशे-सा जीवन व्यापार रूपक-प्रतोकों में यों मूर्त हो उठा है कि यद्यपि प्रसाद का कथन है—''मनुश्रद्धा इहा इत्यादि ग्रपना ऐतिहासिक ग्रस्तिन्व रखते हुए सांकेतिक ग्रर्थ की भी ग्रभिक्यिक करें तो मुक्ते कोई ग्रापित नहीं श्रीर रूपक योजना को वे भावमय एवं श्लाध्य मानते हुए भी गौण महत्व ही देते हैं पर कथा कम में रूपकों में निहित सांकेतिक ग्रर्थ ही पूर्ण, प्रधान, एवं ग्रभीष्ट प्रतीत होते हैं।

श्रतीत संस्कृति के सन्दर्भ में नवीन नैज्ञानिक सत्य का उद्घाटन कृति को श्रमिनव महत्व प्रदान करता है। मूल मानव प्रकृति के परिज्ञान के लिए किव मनु श्रीर श्रद्धा की कहानी कहता है जो क्रमशः देवस्थि के ध्वंस-प्रतीक तथा काम की संति हैं।

'कामायनी' की कथा शास्त्रीय दृष्टि से सगों में विभक्त है, यदापि प्रचलित शास्त्रीय बन्धनों की स्पष्ट उपेदा किव की स्वच्छन्द वृत्ति का परिचय देती है। सगों के नामकरण से एक बात निश्चित रूप से ज्ञात होती है कि कथा के कम-विकास में मनोविज्ञान का ख्राद्यांत निर्वाह है। फिर भी काव्य-सौन्दर्श तथा भावसंवेदन में कहीं शिथिलता नहीं ब्रा सकी है।

देव स्थिट के ध्वंस के मूल में कहना न होगा उष्ण-विलास की श्रित-वादित थी जब उन्मत्त विलास की छलना में लीन देवगण सुगन्ध श्रापूरित देवो-गनाश्रों के उपः कालीन ज्योत्स्ना सहश यौवन लहरों में खो चुके थे। मनु का चिन्तन कम इसी श्रितीत सुख की किंदियों के स्मरण से श्रांरम होती है श्रीर वे श्रक्तला उठते हैं। श्राज तो रीता श्रवसाद मात्र रह गया है।

> गया, सभी कुछ गया मधुरतम सुर बालाधों का भ्राँगार उषा ज्योत्स्ना सा यौवन स्मित मधुप सहश निश्चिन्त विहार

सुखमय विलास जीवन का यह दुःखद अन्त देखकर मनु का दृदय उद्दिग्न हो उठता है ख्रौर मनु ग्रतीत चुणों में चिन्तनलीन हो विषाद की हथेलियों पर माथा टेक देते हैं। प्रथम सर्ग 'चिन्ता' में मनु के समच यही चिन्तन प्रश्नचिन्ह-सा उपस्थित होकर रह जाता है। निस्संदेह, चिन्ता अभावमूला- वृत्ति है—

हे ग्रभाव की चपल बालिके

री, ललाट की खल लेखा

हरी भरी सी दौड़ धूप भ्रौ

जल माया की चल रेखा

ळूछे. त्राकारों की तरह मनु के हाथों से सारा सुख ऐश्वर्य चला गया— रह गई स्मृति की एक टीस, जो विगत छ्वियों को त्रौर उमार कर प्रस्तुत करती है। रूप यौवन की श्रंग भगियों का इतना मादक एवं सांश्लिष्ट वर्णन अन्यत्र नहीं मिलेगा—

वह श्रतंग पीड़ा श्रनुभव सा श्रंगभंगियों का नर्रान मधुकर के मरंद उत्सव सा मदिर भाव से श्रावत्तंन सुरा सुरिभमय वदन प्ररुण वे नयन भरे प्रालस प्रनुराग कल कपोल था जहां विछलता कल्पवृक्ष का पीत पराग।

मितर भाव से ग्रावतंन कल्पवृक्ष का पात परागा हिंसी वैभव की प्रतिक्रिया में उपस्थित प्रलय दृश्य की विभीषिका मनु को विद्युव्ध बना देती है। वर्ण्य वस्तु की उग्रता का वर्ण्य भी प्रसंगानुकूल है— विद्याहों से धूम उठे पंचभूत का भैरव मिश्रण या जलधर उठे क्षितिज तट के शंपाग्रों के शकल निपात सघन गगन में भीम प्रकंपन उल्का लेकर ग्रामर शक्तियां भंभा के चलते भटके खोज रहीं ज्यों खोया प्रात।

यह वैषम्य देखकर मनु को श्रास्तत्व में ही सन्देह होने लगता है। कभी-कभी तो वे सोचते हैं। क्या श्रानस्तित्व ही सच है। श्रीर श्रामरता के ध्वंस स्था ने को जीवन मिथ्या पर टिका हुआ प्रतीत होने लगता है जैसे जड़त्व ही यथार्थ हो। धीरे-धीरे भीषण जलसंघात वाष्पवत् उड़ता जाता है श्रीर प्रलय निशा प्रात में परिणत होगी, ऐसी सम्भावनाएँ उमरने लगती हैं। यही श्राशा कि पृष्ठ भूमि है। श्राशा चिन्ता का ही शुक्ल पच्च है। श्रीर, कि प्रसाद ने श्राशा का भी नाम लिखा है: 'बुद्धि मनीषा, मित श्राशा चिंता तेरे हैं कि तने नाम'। दूसरे शब्दों में चिन्ता को श्रासचेतना भी कह सकते हैं।

चिन्ता के पश्चात जीवन को आगे वढ़ाने वाली दूसरी शक्ति है: यह आशा—जिसके संस्पर्श से मनु की आत्महीनता एवं विषाद मावना समाप्त हो जाती है। आशा के स्फरण के लिए अक्लोदय की उषः श्री वर्णन की योजना की गई है और आशा को जिज्ञासोत्तर इति के रूप में प्रतिष्ठित किया गया है। आरम्भ के छुन्दों में ही देखें —

(शुद्ध नहीं भावाद्वित प्रकृति-चित्रण)

जवा सुनहले तीर बरसती जय लक्ष्मी सी उदित हुई उघर पराजित काल रात्रि भी जल में अन्तर्निहित हुई

(अलंकत प्रकृति-चित्रण)

नव कोमल भ्रालोक विखरता हिम संसृति पर भर श्रनुराग सित सरोज पर किड़ा करता जैसे मधुमय पिंग पराग

मनु को धीरे-धीरे विराट् के प्रति आर्कषण की प्रतोति होती है। रह रह कर नियामक सत्ता के प्रति जिज्ञासा होती है जो नवीन सृष्टि रचना के लिए नई रंग योजना का उपयोग करता सा प्रतीत होता है—

> वह विराट था हेम घोलता नया रंग भरने को भ्राज कौन'? हुआ यह प्रश्न अचानक भ्रौर कुतूहल का था राज

जीवन में निष्ठा बनाये रखने वाली आशा नामक वृत्ति में एक और विराट का बोध है दूसरी ओर अपने अस्तित्व की स्वीकृतिः

मैं हूँ यह बरदान सहश क्यों लगा गूँजने कानों में मैं भी कहने लगा मैं रहूँ शाश्वत नभ के गानों में

यों कहना चाहिए कि आशा नियामक परम तत्व की आसमप्रतीति के रूप में प्रस्तुत की गई है। विभिन्न विशेषणों में प्राण्वायु सी जीवनदायिनी आशा की अमिन्यक्ति देने की चेष्टा लचित होती है:—

यह क्या मधुर स्वप्न सी भिलमिल सदय हृदय में ग्रधिक श्रधीर व्याकुलता सी व्यक्त हो रही ग्राज्ञा बन कर प्राण् समीर

किन्तु, एकाकीपन से मनु रह रह कर चुंब्ध हो उठते हैं—वे प्रसार चाहते हैं—संकीर्ण घेरे की कंठा उनमें आत्महीनता का भाव जगाती है और वे इस निष्प्रयोजन के जीवन से ऊब जाते हैं। रह हर कर यह प्रश्न उनके समज्ञ आ खड़ा होता है :—'तो फिर क्या में जिऊँ और भी जीकर क्या करना होगा?

होता यों है—िक मनु के देवी संस्कार फिर जागते हैं। श्राहुति की नई धूम गन्ध से वन कानन सुरिमत हो उठता है श्रीर मनु सोचते हैं :—क्या जाने कोई श्रीर भी उन्हीं की भाँति जीवन लीला रचे हुए रह गया हो निःशेष न हुश्रा कोई श्रीर भी उन्हीं की भाँति जीवन लीला रचे हुए रह गया हो निःशेष न हुश्रा हो। इस मधुर श्रनुमान की प्रेरणा से वे श्रविश्व श्रक्त रख श्राते हैं श्रीर श्रानिहिंग भविष्य के माया व्यामोह के प्रति श्राकृष्ट होते हैं। पर श्रहेतक निर्देश्यत भविष्य के माया व्यामोह के प्रति श्राकृष्ट होते हैं। पर श्रहेतक निर्देश स्वन्तन की रेखाश्रों से वे सर्वधा मुक्त नहीं हो पाते—मनु का मन था विकल हो उठा—

संवेदन से खाकर चोट संवेदन! जीवन जगती को जो कटुता से देता घोंट

वाह्य चिन्तन एवं ग्रात्मानुभूति के सघर्ष में पिसे हुए मनु श्रदुलाकर प्रश्न कर उठते हैं—'कब तक ग्रौर श्रकेले कह दो हे मेरे जीवन बोलों। 'श्राशां' प्रश्न कर उठते हैं—'कब तक ग्रौर श्रकेले कह दो हे मेरे जीवन बोलों। 'श्राशां' के सर्गान्त में निशा स्क है जिसके ब्याज से माधुर्यानुभूति तथा उसके विद्र प की के सर्गान्त में निशा स्क है । मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गई है। मनु की कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तट पर श्रमिलाश्रमिन्यक्ति की गंदिन सिन्यक्ति की गिलाशिला की सिन्धु तथा है। सिन्यक्ति की गिलाशिलाशिला कामना जैसे ही गगन के सिन्धु तथा है। सिन्यक्ति की गिलाशिला है। सिन्यक्ति की गिला

जब कामना सिन्धु तट ग्राई
ले संध्या का तारा-दीप
फाइ सुनहली साड़ी उसकी
तु हँसती क्यों ग्रदी प्रतीप

विषाद-द्रन्द्र का कुहरा श्रद्धा से सालात् से छूँटने लगता है। उसकी उदार उन्मुक्त काया से प्रभावित मनु को लगाता है। जैसी पहली बार उन्हें

स्वस्थ सन्तुलन दोख पड़ा हो। तीसरा सगं है अद्धा । जीवन विकास की मूल प्रेरणा इसी वृत्ति में अन्तर्हित है। अद्धा काव्य की नायिका है—किव के आश्य को वही प्रसारित करती है। मनोविज्ञान की दृष्टि से नारी प्रतीक के रूप में तो वह है ही—नारी तुम केवल अद्धा हो—; दार्शनिक दृष्टि से उसे शिव की स्वरूपा शक्ति के रूप में प्रहण किया गया है और लौकिक में वह कामगोत्रजा है।

श्रद्धा श्रीर मनु एक दूसरे को देखकर परस्पर श्रात्मीयता का श्रनुभव करते हैं। मनु श्रद्धा को संसार सार के तीर पर तरंगों द्वारा फेंकी हुई मिए सहष लगाते हैं श्रीर श्रद्धा, मनु को प्रथम कि के श्रामनव छुन्द जैसी प्रतीत होतों हैं। श्रद्धा के रूप का नशा धीरे-धीरे मनु की पलकों को छा लेता है श्रीर उसके श्रद्ध श्रनाहत रूप को देख वे श्रीमराम इन्द्र जाल छाया में श्रा रहते हैं। श्रद्धा का श्रमित्र्यक्त वाह्य रूप श्रीर श्रनिभ्यक्त श्रान्तिक व्यक्तित्व उसकी श्रीदार्श्य मावना एवं कल्याण कामना को प्रमाणित करता था। श्रस्तु, उल्का से भ्रांत श्रमहाय मनु का श्रद्धा वरदीन की तरह मिलती है। 'श्रद्धा' सर्ग में ही मनु के प्रति उसका सन्देश सांत्वना की लहर की तरह व्यक्त हो उठता है—

ग्ररे तुम इतने हुए श्रधीर हार बैठे जीवन का दाँव जीतते जिसको मर कर वीर।

जिसे तुम समभे हो अभिशाप जगत की ज्वालाओं का मूल ईश का वह रहस्य वरदान कभी मृत इसको जाओ भूल

१. श्रद्धा के रूप चित्रण का एक उदाहरण—
उषा की पहिली लेखा कांत
माधुरी से भींगी भर मोद
मद भरी जैसे उठे सलज्ज
भोर की तारक द्यति की गोद

इस श्रद्धा के स्वरूप विकास की कड़ी 'काम' सर्ग तक जुड़ी हुई है। काम श्रद्धा का पिता है। वैदिक कल्पना के श्राधार पर उसे जीवन-विकास में उपयोगी तत्त्व स्वीकार किया गया है। काम स्पष्ट शब्दों में जीवन के मूल तत्त्व एवं रहस्य की व्याख्या करता है—

"यह नीड़ मनोहर कृतियों का यह विश्व कर्म रंगस्थल है, है परंपरा लग रही यहाँ ठहरा जिसमें जितना बल है। 2"

श्रीर मनु को ग्रपनी संतति (अद्धा) सौंपते हुए उनसे स्वष्ट कहता है-

हम दोनों की संतान वहीं कितनी सुन्दर भोली-भाली; रंगों ने जिनसे खेला हो ऐसे फूलों की वह डाली उसके पाने की इच्छा हो तो योग्य बनो....

त्रागे, श्रद्धा के सम्पर्क के बावजूद मनु उसका यथार्थ स्वरूप पहचान नहीं पाते श्रतः उनमें वासना की उद्दाम भावना जगती है श्रीर श्रद्धा में नैसर्गिक यौवन विकास के साथ लज्जा का स्त्रपात होता है। काम श्रीर लज्जा सगों में विशेष काब्यात्मकता है, श्रलित श्रद्धप माधुर्यानुभूति को विभिन्न रूपकों में स्पष्ट करने का श्रपूर्व काव्यात्मक प्रयास किया गया है। 'लज्जा' सर्ग से एक दो उदा-हरण लें—

नैसी ही माया में लिपटी
प्रधरों पर उंगली घरे हुए,
माधन के सरस कुतूहल का
प्रांखों में पानी भरे हुए

म इन में हिचक, देखने में पलके आँखों पर मुकती हैं कलरव परिहास भरी गुँजें प्रथरों तक सहसा रुकती हैं

2. The world is a stage where everyman much play his part.

Shakespeare.

लाली बन सरल कपोलों में भ्रांखों में भ्रंजन-सी लगती कुंचित अलकों सी घुँघराली मन की मरोर बन कर जगती

मनु में वासना के पश्चात् कर्मभावना का उदय होता है—हिंसात्मक कर्मभावना का! सोमलता तक ही इस कर्म के सूत्र संकेत सीमित न थे—यज्ञ-यज्ञ की कटु पुकार ने भी मनु को बेचैन कर रक्खा था। मनु की अतृष्ति उनके विवेक को ढंक लेती है और वे कर्म की अतिवादिता, में जकड़ जाने पर सोचने लगते हैं—

श्राकपंशा से भरा विश्व यह केवल भाग्य हमारा जीवन के दोनों कूलों में बहे बासना धारा

श्रीर वासना के उद्दाम वेग को जीवन का चरम सुख समभने लगते हैं।

फलतः मनु की ग्रासिह्णुता उनमें 'इच्यां' मावना को जन्म देती है। उनकी प्रमुत्व कामना दूसरों के प्रति उन्हें श्रनुदार बनाती हुई उत्तेजना से भर देती है। मर्यादा का कोई बन्धन इस चिर-मुकत पुरुष को बाँध नहीं पाता। श्रद्धा को गर्भवती छोड़ वे चल देते हैं श्रीर सारस्वत प्रदेश में इड़ा (बुद्धि-विज्ञान) से सम्पर्क स्थापित करते हैं। इड़ा उस लोक की सम्राज्ञी हैं, मनु मन्त्री। पर चिर मुकत पुरुष की सन्तुष्टि नहीं हो पाती। वे इड़ा को श्रवशायिनी के रूप में देखने के लोलुप हैं। सहज साधन विज्ञान की छाया में श्राये थे श्रात्मविकास करने, जड़ता को चैतन्य बनाने—उसका यह विद्रूप। परिणामतः प्रजा संघर्ष करती है। यहाँ भी श्रद्धा ही मनु की रह्मा करती है श्रीर जीवन में उचित सामझस्य एवं सन्तुलन की प्रतिष्ठा करने के लिये प्रेरित करती है। यहाँ से मनु का जीवन नई दिशा ग्रहण करता है।

निवंद सर्ग में वे श्रद्धा को सुहाग की अजस वर्षा एवं स्तेह की मधु रजनी के रूप में स्वीकार करते हैं और अपने को अभिशप्त कंकाल के रूप में पाते हैं जो खीखले पन में ही पाने की लालसा लिए भटकता है। मनु के अन्तस में ग्लानि की आंधी-सी उठती है और वे पीड़ित से कह उठते हैं—

सव बाहर होता जाता है
स्वगत उसे मैं कर न सका
बुद्धि तर्क के खिद्र हुए थे
हृदय हमारा भर न सका,

दर्शन सर्ग में जाकर श्रद्धा को ही प्रेरणा से मनु को जीवन की मूल सार्थ-कता का ज्ञान होता है श्रीर श्रानन्द भावना की प्रतीत । रहस्य सर्ग में विडम्बना का मूल कारण उपस्थित किया गया है—

ज्ञान दूर कुछ किया भिन्न इच्छा क्यों पूरी हो मन की; एक दूसरे से न मिल सके यह विडम्बना है जीवन की।

श्रीर 'श्रानन्द' नामक श्रन्तिम सर्ग में श्रानन्द चेतना की दार्शनिक सन्दर्भ में ही व्याख्या करते हुए श्रद्धा को 'मंगल-कामना' के रूप में स्वीकार किया गया है—

वह कामयानी जगत की मंगल कामना स्रकेली—

इस ग्रखंड ग्रानन्द भावना में ही काव्य की सहज परिणित है— समरस थे जड़ या चेतन सुन्दर साकार बना था; चेतनता एक विलसती ग्रानंद ग्रखंड घना था।

इस प्रकार "कामायनी मनु श्रीर श्रद्धा की कथा तो है ही, मनुष्य के कियातमक, बौद्धिक श्रीर भावात्मक विकास सामंजस्य स्थापित करने का श्रपूर्व काल्यातमक प्रयास भी है। " बुद्धि की तथा विज्ञान की श्रितिवादिता सहज मानवता
में बाधक है, इस सत्य को किव ने सर्वथा नये सन्दर्भ में प्रस्तुत किया है, अतः
मनु श्रीर श्रद्धा-इड़ा सर्वथा श्रिधुनिक प्रतीक से लगते हैं। वृत्तियों की मनोवैज्ञानिकता श्रपूर्व काव्यात्मक कथात्मक परिधान पाकर नये श्रर्थ से सम्पृक्त हो उठी
है जिसे लच्य कर कहा गया है— "यहाँ मनोविज्ञान में काव्य श्रीर काव्य में मनोविज्ञान यहाँ एक साथ दिखाई देते हैं।" र प्राकृतिक माव-भूमि पर स्थिति होने

१. पं नन्ददुलारे वाजपेयी : श्राधुनिक साहित्य

पर भी 'कामायनी' का दार्शनिक पच्च श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। 'कामायनी' के सभी चिरित्र ''जीवन की दार्शनिक इकाइयों के प्रतिनिधि हैं। 3'' जीवन रहस्यों की व्याख्या में सर्वत्र दार्शनिक छाया संकेतों की सहायता ली गई है। हाँ, दार्शनिकता कृति की काव्यात्मकता को श्रिभनव गरिमा ही देती है, उसे खिएडत नहीं करती।

वस्तु-चित्रण, भावनिरूपण तथा अलंकृति—विविध दृष्टियों से इस कृति का हिन्दी कविता के इतिहास में अद्वितीय महत्त्व है। मन के अन्तः-संघर्षों की अपूर्व काव्यात्मक मनोविज्ञानसम्मत एवं दार्शनिक व्याख्या तो कृति का आकर्षण है ही, काव्यगत विशेषताओं की दृष्टि में भी उसका अनन्य स्थान है। प्रसाद की काव्य यात्रा की चरम परिण्ति या सिद्धि है: 'कामायनी'।

कहना न होगा, काव्य-यात्रा के क्रिमिक विकास के साथ ही किव की विचारधारा पुष्ट, संयमित, मर्यादित, विवेक एवं अनुभव से समृद्ध होती गई है और अभिव्यक्ति में अनुकूल परिष्कृति आती गई है।

३. पं॰ नन्ददुलारे वाजपेयी : श्राधुनिक साहित्य

### "प्रसाद का गीतिकाव्य"

सुश्री सरोजनी मिश्रा एम॰ ए, "साहित्यरत्न"

व्यक्तिगत सुख-दुःखों की सहजानुभूति जब स्वतः द्रवीभृत होकर रागात्मक होती है तो उसे गीति कहा जाता है। गीति में भाव श्रीर स्वरों का संगठित रूप होता है। मानव के उच्चारण प्रयत्न का सर्वप्रथम स्फुरण गीति है। संस्कृत साहित्य में गीति-काव्यों का श्रात्यधिक प्रचलन था। क्रींच वेदना से श्राहत कर-णाद्र ऋषि के गीले स्वर ने सम्भवतः प्रथमबार गीति काव्य का स्वर सन्धान किया—

> 'मां निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वती समाः। यत कौंचमिथुनादेकमबधीः काममोहितम् ॥"

निस्सन्देह गीतिकाव्य के उद्गम में करुण रस ही प्रधान रूप से सहायक है। संसार में सुख ब्रीर दुःख—इन दो प्रकार के भावों की ही प्रधानता है। प्रसाद जी ने भी कहा है—

"मानव जीवन वेदी पर परिणय हो विरह मिलन का, सुख दुःख दोनों नाचेंगें, है खेल ग्रांख का मन का।"

परन्तु सुखमय अनुभूति की अपेद्या दुःखपूर्ण भाव इमारे मर्मस्थल को अधिक स्पर्श करते हैं। शैली ने ठीक हो कहा है—''our sweetest songs are those which tell us sadest thought" अर्थात् शोकाकुल अवस्था के सूचक गीत ही मधुरतम होते हैं।

यद्यपि गीतिकान्य का मूल-स्रोत कहण रस माना गया है, तथापि इम इसका पृथक लच्च देखते हैं। पाश्चात्य ब्रालीचकों के ब्रानुसार गीतिकान्य वेदना का स्फोट है। कविवर सुमित्रानन्दन पन्त के शब्दों में गीति काव्य का प्रस्फुटन उस समय होता है जब किंव का दृदय दुःख से भाराकान्त हो जाता है। यथा—

> 'वियोगी होगा पहला कविं, आह से उपजा होगा गान । उसद कर आंखों से चुपचाप, वही होगी कविता अनजान ।''

गीति काव्य की विवेचना करते हुए डा॰ नगेन्द्र ने लिखा है—"गीति काव्य की ब्रात्मा है भाव, जो किसी प्रेरणा के भाव से दवकर एक साथ गीति में फूट निकलता है। स्वभाव से ही उसमें हार्दिकता का तत्व वर्तमान रहता है। उसमें एक प्रकार की एक स्वता तथा सुसंगठित एकता होती है, जो समस्त कविता को अन्वित किये रहती है। वह एक सरल, च्लिक, एवं तीव मनोवेग का परिणाम होती है।"

उपर्युक्त परिमाषा के अनुसार गीतिकाव्य के आवश्यक तत्व इस प्रकार है:--

(१) संगीतात्मकता, (२) आत्मामिन्यंजना, (३) रागात्मक अनुभूति की इकाई, (४) सौन्दर्यमयी कल्पना, (५) वेदना तत्व, (६) लयात्मक अनुभूति, (७) संज्ञितता।

गीतिकाव्य का संचित्र विवेचन करने के उपरान्त श्रब इस उपर्युक्त कसौटी पर प्रसाद के गीतिकाव्य की कसने का प्रयत्न करेंगे।

प्रसाद जी आधुनिक युग के सर्वाङ्गपूर्ण कलाकार थे, उनकी मौलिक प्रतिभा से हिन्दी-साहित्य का अङ्ग-अङ्ग समुन्नत हुआ।

प्रसाद जी नाटकों में पूर्णतया नाटककार हैं, कहानियों में कुशल कहानी लेखक, उपन्यासों में उपन्यासकार और काव्य में महाकवि एवं ग़ीतिकाव्य में मानुक संवेदनशील गायक। प्रसाद जी ने गीतों के नवीन रूप उपस्थित कर काव्य देन में कान्ति कर दी। खड़ी बोली में आधुनिक शैली के गीतों की रचना सर्व-प्रथम प्रसाद जी ने हो की। आगे चलकर उन्हीं का सर्वत्र अनुकरण किया गया। वे खड़ी बोली के न केवल सर्व प्रथम कलाकार वर्रन् सर्वश्रेष्ठ गीतिकार भी हैं। पन्त की भाँति प्रसाद में शब्द साधना का आग्रह अधिक है। प्रसाद के गीतों में भावकता और भावत्मकता प्रारम्भ से ही विद्यमान है।

सर्व प्रथम उनके गीतों की साहित्यिक प्रतिमा का मौलिक प्रकाश हमें उनके नाटकों में प्राप्त होता है। श्रव तक नाटक कम्पनियों में केवल तड़क-भड़क के गानों के श्राधार पर ही गीतों की रचना होती थी। न उनमें भाव का लॉलित्य होता था श्रीर न भाषा का सौन्दर्थ। किन्तु प्रसाद जी ने गीतों को जहाँ साहित्यिक क्षम-लाव्यय दिया वहाँ संगीत में भी नाटकीय गीतों को बहुत समुन्नत किया-जिससे गीतों का स्तर सदैव ऊपर हो उठता चला गया। फलस्वरूप नवीन नाटकों के श्रतिरिक्त काव्य में भी उचकोटि के गीतों को रचना होने लगी। वास्तव में प्रसाद जी से ही श्राधुनिक गीति-काव्य का श्रारम्भ मानना चाहिये। क्योंकि

उन्होंने ही परम्परागत पद-शैली एवं ब्रजभाषा से गीतिकाल्य को उन्मुक्त कर नवीन रूप दिया। साथ ही संगीत की मिटती रुचि को जीवन प्रदान कर साहित्य की वस्तु भी बना दिया। द्यातएव क्या संगीत, क्या भाव भाषा और शैली, सब ही में उनका गीतिकाल्य युगकारी है। प्रसाद जी की कल्पना प्रकृति के अन्तर-करण में मिलकर अनुभूति की गहरी छाया पड़ते ही हृदय से स्वाभाविक स्रोत में यह निकलती है। उनके गीत मानव हृदय की रह-रह कर उठती हुई प्रकृत मावनाच्यों के स्वाभाविक चित्र हैं। जिनमें कभी सुख है, कभी दुःख है, कभी आशा है, कभी निराशा। वे अन्तःकरण के उच्छ वास है और युग की प्रतिध्वनि के साकार चित्र।

प्रसाद के गीतों में जहाँ निराशा का धनधोर अधेरा है, वहाँ प्रकाश की उज्ज्वल रेखा — आशा—भी। यही आशा उनके गीतों का महान् सन्देश है। भिक्तकाल के गीतों में भिक्त भावना से आत्मा को परम प्रकाश और पारलौकिक शान्ति मिली; किन्तु प्रसाद जी के गीतों में विकल जीवन को आशा का सन्तोष और आनन्द का दिन्य सन्देश मिलता है। मनुष्य के लिए निराशा एक अभिशाप है और आशा दिन्य प्रोत्साहन। इसी के सहारे मानव जीवित है और उसका विश्व भी। आधुनिक युग में इस सजगता का अय प्रसाद जी को ही है और वह भी उनके दुर्दिन से बरसे हुए "आँस्" में। वैभवशाली अतीत की स्मृति में किव व्यथित होकर रो उठता है। निराशा उसे विभ्रान्त कर देती है। तब अनन्त को चाह में विरह वेदना से पीड़ित होकर वह रो रोकर अपनी कहणा-कहानी सुनाने लगता है—

"रो रोकर, सिसक-सिसक कर कहता में करुए-कहानी नुम सुमन नोचते सुनते करते जानी अनजानी ॥"

इस घनीभृत पीड़ा से विश्व भर में निराशा की अन्तर्ज्ञाला फैल जाती है। किन्तु इसी पीड़ा में चिरन्तन सत्य की मधुर ब्राइ है, ब्रीर ब्राइ में गहरी ब्रानुभ्ति। तब वह कह उठता है—

"शशि मुख पर घूँघट डाले भ्रंचल में बीप छिपाये जीवन की गोधूली में कौतूहल से तुम भाये॥" तव उसके दृदय में आशा का आलोक विकीर्ण होता है। वह उस प्रियतम से प्रार्थना करता है—

> निर्मम जगती को तेरा मङ्गलमय मिले उजाला इस जलते हुए हृदय की कल्याएगी शीतल ज्वाला।"

कवि श्राशा के इस शुभ श्रालोक से विभोर हो उठता है। तब उसके हृदय से निकलता है—

"हे जन्म जन्म के जीवन— साथी संमृति के दुःख में, पावन प्रभात हो जावे जागो ग्रालस के सुख में।"

'श्रॉस्' किव के श्रन्तर्जगत का पूर्ण चित्र है। श्रपने विरह्न की श्रत्यन्त तील वेदना में किव विश्व के कर्ण-कर्ण में व्याप्त परम ज्योति के दर्शन कर लेता है। 'श्रॉस्' का एक-एक पद श्रनुपम है, काव्य सौन्दर्य का सागर है, भाव जगत का चित्रण है श्रौर संगीत की सरल माधुरी है। भावों को विरह में जो मृदुलता मिली है वह सुकुमार भाषा पाकर श्रौर भी मधुर हो गई है। श्राधुनिक गीति काव्य में 'श्रॉस्' सर्वश्रेष्ठ गीतिकाव्य है।

"लहर" प्रसाद जी के स्फुट गीतों का संग्रह है। जिसमें मुक्त-छन्द की कुछ ऐतिहासिक सुन्दर किताएँ भी हैं। गीति काव्य की दृष्टि से "लहर" भी "श्राँस्" के समकत्त्व है। "लहर" से किव की निराशा की प्रतिक्रिया होतो है। श्रव श्रानन्द, सुख श्रीर उल्लास एवं श्राशा की लहर सर्वज्ञ फैल जाती है। "लहर" के गीतों की सबसे बड़ी विशेषता है प्रकृति के रूप सौन्दर्य की भावमय व्यंजना करना। भावक चित्रकार की भाँति प्रसाद भी प्रकृति की रंग-विरंगी वेश-भूषा में तन्मय होकर उसका प्रकृत चित्रण करने में सिद्धहरत हैं। इस रूप चित्रण में केवल वाह्य सौन्दर्य ही नहीं वरन उनके श्रन्तःकरण की हल्की रेखाएँ भी स्पष्ट भज्न-कती है।

बीती विभावरी जाग री। ग्रम्बर-पनघट में डुवो रही—

ताराघट ऊषा नागरी।
खग-कुल कुल-कुल सा बोल रहा,
किसलय का श्रेंचल डोल रहा

लो यह लितका भी भर लाई—

सधु मुकुल-नवल रस-गागरी

ग्रघरों में राग समना पिये

ग्रलकों मैं मलयज बन्द किये—

तू श्रव सोई है ग्राली।

ग्राँखों में भरे विहाग री।

इस गीत में तारों भरी रात का कितना सुन्दर रूप-चित्रण किया गया है। एक-एक शब्द में संगीत है, प्राण है। श्रीर यह चित्रकार श्रन्त में मधुर मावना से प्रकृति के प्रेम सौन्दर्य में विह्वल हो जाता है। श्रतएव प्रसाद में जहाँ श्रात्माभि-व्यक्ति है, भाव व्यंजना है वहाँ संवेदना भी है। गीतों में कल्पना, भावना श्रीर श्रतभृति का श्रनुपम मिश्रण हुश्रा है।

'कामायनी' पौराणिक आधार पर निर्मित दार्शनिक और बौद्धिक तत्व में प्रधान कान्य है, किन्तु उसमें प्रबन्ध और मुक्तक दोनों प्रकार के कान्यों के दर्शन होते हैं उसमें मस्तिष्क तथा दृदय का मिण-कंचन योग है। निम्नलिखित गीत

मार्मिकता श्रीर मधुर व्यंजना का द्योतक है-

चिर विषाद विलीन मन की इस स्थथा के तिमिर बन की, मैं उषा सी ज्योति रेखा, कुसुम विकसित प्रात रेमन।

नाटकों के गीतों में राग रागनियों को आदर्श मर्यादा है। शब्द-योजना का अनुपम सौन्दर्य है। जिसमें वे गीति साहित्य एवं संगीत की कलासिकल वस्तु हो गये हैं। "चन्द्रगुप्त नाटक" के निम्निलिखित गीत में प्रगीतन्त अपनी सौन्दर्य- सीमा को पहुँच गया है। ऐसे गीत बहुत ही कम हैं जिनमें भाव-यंजना के साथ कौत्हल और विस्मय मिलकर नेत्रों में सौन्दर्य का साकार चित्र खींचते हों — "तुम कनक किरण के अन्तराल में जुक छिपकर आते हो कौन?

तुम काका विरास्त कार्व बहुत करते

गीवन के घन रसकन ढरते

है लाज भरे सौन्वर्य बना दो मौन बने रहते हो क्यों ?

ग्रधरों के मधुर कंगारों में

कल-कल घ्वित की गुंजारों में

सधु - सिरता - सी यह हुँसी तरल ग्रपनी पीते रहते हो क्यों ?

"लाज मरे सौन्दर्य" की मधुर भंकार पहुँचते ही नेत्रों के समझ सौन्दर्य साकार होकर रोम रोम को पुलकित कर देता है। इसी प्रकार भाव सौंदर्य, शब्द योजना और माधुर्य में उनके अन्य गीत भी वहुत सुन्दर हैं। "स्कन्दगुप्त नाटक" में एक गीत भावाभिन्यंजन की सुकुमारता और शब्द माधुरी में वेजोड़ है—

इस प्रकार हम देखते हैं कि प्रसाद के गीत ग्रत्यन्त सुन्दर स्निग्ध श्रीर भावकता से पूर्ण हैं। वे दृदय के ग्रन्यतम भागों, को स्पर्श करते हैं श्रीर मन हठात् मुग्ध हो जाता है। उनके गीतों में संगीत की प्रधानता, भावों की एकता, श्रनुस्ति की गहराई, सुन्यवस्थित रूप, श्रत्यन्त मूर्तिमत्ता श्रादि सभी तत्त्व उपलब्ध होते हैं।

"श्राह वेदना मिलीं विदाई;
मैंने अमवश जीवन संचित,
मधु करियों की भीख लुटाई।
छल-छल थे संच्या के श्रमकण
श्रांसू से गिरते थे प्रतिक्षण
मेरी यात्रा पर लेती थी—
नीरवता अनन्त श्रंगड़ाई।।"

अतएव प्रसाद जी आधुनिक गीतिकात्य में सर्वश्रेष्ठ कलाकार हैं। श्री रामनाय सुमन के शब्दों में— 'इस किव में जो मस्ती है, भावना एवं अनुभूति की जो मृदुता है और मानव जीव के उत्कर्ष का जो गौरव है, उसे देखते हुए उसकी प्रतिभा गीतिकाव्य की रचना के अत्यन्त उपयुक्त थी। + + + गीति काव्य के लिए किव में सौन्दर्यन्ति (Aesthetic Sense) होनी चाहिए, वह किव प्रसाद के जीवन में अोत-प्रोत थी। इस प्रकार के काव्य के लिए स्वानुभूति दूसरा अनिवायं गुण है, जिसकी मात्रा 'प्रसाद' में पर्याप्त है।''

# प्रसाद, निराला, पत एवं महादेवी की रहस्य-भावना

प्रो॰ जगमोहन प्रसाद मिश्रा एम॰ए॰, साहित्यरत्न, साहित्यालंकार वादों के वर्तमान युग में अनेकों वादों का उत्थान-पतन हुआ किन्तु रहस्यवाद का रहस्य आज भी अपनी विशेषता लिए हुए है। न तो इसका उद्घाटन पूर्ण रूपेण हो ही पाया और न ही कवियों ने इसका मोह छोड़ा। वर्षा ऋतु में पयस्विनी अपने यौवन को मादकता में जल रूपी प्रेम रस को विखेरती हुई कभी अपनी अल्हड़ता का परिचय कलकल के नाद में देती है और कभी अभिमानिनी नायिका की भाँति इहराती हुई प्रियतम की निष्ठरता के प्रति मानों अपने कोध को व्यक्त करने लगती है। शीत ऋतु में प्रौढ़ होने पर युवावस्था की माद-कता उत्तर जाती है और पयस्विनी शांत हो जाती है। प्रीष्म ऋतु में तो कभी-कभी वह अन्तः सलिला हो जाती है मानों वृद्धावस्था के आने पर सारी प्रवृत्तियाँ अन्तर्मु खी हो गई हों। प्रकृति सदा सुहागिन है। गुप्त जी की उर्मिला को भले ही चिन्ता हो — 'वह यौवन उन्माद कहाँ से पाऊँ गी मैं ?'' किन्तु इमारी पयस्विनी यौवन उन्माद पुनः प्राप्त कर लेती है।

कुछ ऐसी ही दशा रहस्यवाद की रही है हिन्दी साहित्य में । कवीर श्रीर जायसी के युग से लेकर श्राज तक यह रहस्यवादी धारा कभी उभरी है श्रीर कभी दबी है श्रीर कभी पन्त जी की प्रकृति की तरह—"पल-पल परिवर्ति-

त वेश', लेकर सामने उपस्थित हुई है।

'रहस्य' का श्रर्थ है 'गुप्त' प्रच्छन श्रीर अन्यक्त श्रीर जिसमें गुप्त श्रीर अन्यक्त का उल्लेख हैं, इङ्गित है, वही रहस्यवाद है। सावरण को निरावरण करने की प्रवृत्ति मनुष्य मात्र में प्रारंभिक काल से रही है। दर्शन की उत्पति इसी जिज्ञासा का परिणाम है। उपनिषदों में इसी प्रन्छन को देखने का कुत्हल है। रूप जगत क्या है ? में (ब्रात्मा) क्या हूँ ? ब्रात्मा ब्रौर जगत का क्या सम्बन्ध र जगत किसको सृष्टि है १ वह [सः] कौन है सः, जगत् ऋौर आत्मा के बीच क्या कोई शृंखला है ? ये प्रश्न हैं जो दर्शनों में अनेक तर्क-वितर्क मय उत्तरों के पश्चात् भी प्रश्न ही वने हुए हैं ?" -विनय मोइन शर्मा-

"जीवन के रहस्य को धर्म, दर्शन, विज्ञान ग्रादि समभाने का प्रयास कर रहे हैं। × × × जहाँ वहुतसी वस्तुग्रों का लच्य एक होना है वहाँ उनकी गति भिन्न होने पर भी उनमें विरोध नहीं होता। चरम-सत्य, धर्म, दर्शन ग्रीर काव्य तीनों का विषय है। धर्म प्रधानतः, काव्य ग्रंशतः ग्रीर दर्शन ग्रन्ततोगत्वा इस पर विचार करता है। धर्म में विश्वास का दर्शन तर्क का ग्रीर काव्य में भावना का प्राधान्य रहता है। इस चरम सत्य का दूसरा नाम ब्रह्म है। दर्शन से जो सिद्ध है, धर्म से जो विश्वसनीय है वही काव्य में प्रिय वन जाता है। इस प्रकार दर्शन से पृष्ट धर्म का रहस्यवाद ही ग्रन्त में काव्य का रहस्यवाद वन जाता है।"

-विश्वंभर मानव-

-'चिंतन के चेत्र में जो श्रद्धैतवाद है भाव के चेत्र में वही रहस्यवाद है।"—रामचन्द्र शुक्ल—

"रहस्यवाद अपरोत्त अनुभूति समरसता तथा प्राकृतिक सौन्दर्थ द्वारा अहँ [आत्मा] का इदं [जगत्] से समन्वय करने का सुन्दर प्रयत्न है। हाँ विरह भी युग को वेदना के अनुकूल मिलन का साधन वनकर इसमें सिम-लित है।"

डा॰ रामकुमार वर्मा के शब्दों में — "रहस्यवाद जीवात्मा की वह अंत-निहित प्रकृति का प्रकाशन है जिसमें वह दिन्य व अलौकिक शक्ति से अपना शांत व निश्छल सम्बन्ध जोड़ना चाहता है और यह संबंध यहाँ तक बढ़ जाता है कि दोनों में अभिन्नता हो जाती है।"—

महादेवी की दृष्टि में— "रहस्यानुभूति में बुद्धि का गेय ही हृदय का प्रेय हो जाता है।" —

कुछ विद्वान रहस्यवाद की प्रवृत्ति की अभारतीय मानते हैं अौर कुछ उसे कुछ गुद्ध भारतीय। श्रीमानव जी के शब्दों में "उपनिषदों में अद्वैतवाद का प्रतिपादन है अतः यह स्वीकार करना पड़ेगा कि वे रहस्यवाद के मूल आधार हैं।

हिन्दी साहित्य में रहस्यवादी धारा का उमार दो कालों में विशेष रूप से दिखाई देता है। एक तो हिन्दी के आदि काल से संबंधित है जब कि सिद्धीं और नाथों की रहस्यवादी धारा में आगे चलकर कबीर आदि संतों ने और जायसी आदि सफियों ने परिवर्तन और संशोधन के साथ योग दिया और दूसरी रहस्यवादी धारा आज के कवियों की है जिनमें प्रसाद, निराला, पंत, महादेवी, रामकुमार, त्रादि प्रमुख हैं। प्राचीन रहस्यवादी सभी कवि धार्मिक ये ग्रीर उन्होंने साधना पर ग्रधिक जोर दिया है किन्तु ग्राज के कवियों में प्रेम का तत्व ही विशेष उल्लेखनीय है उनकी प्रवृत्ति न तो विशेष धर्मिक ही है ग्रीर न ही विशेष ईश्वरोन्मुखी।

डा॰ नगेन्द्र जी के अनुसार "यह (रहस्यवाद) प्रतिक्रिया का ही प्रतिफल या और हमारे मानुक कि किसी धार्मिक प्रेरणा से इतने आकृष्ट नहीं हुए थे जितने कि अपनी मानुकता और कल्पना के न्यायाम के लिए विस्तृत चेत्र पा जाने के कारण।"

कवीर ने खुले बाजार पुकार कर कहा था— "कहा सुनी की है नहीं, देखा देखी बात।" — ग्राज के रहस्यवादी किव ऐसा नहीं कह सकते। उनकी रहस्यात्मकता अध्ययन का प्रतिफल है।

त्राज के रहस्यहादियों को निम्नलिखित वर्गों में विभाजित किया जा

सकता है-

(१) दार्शनिक रहस्यवादी-निराला

(२) प्रकृति संबंधी रहस्यवादी-पंत

(३) धार्मिक तथा उपासक मैथिली शरण गुप्त

(४) प्रेम एवं सौंन्दर्य मूलक — प्रसाद श्रीर महादेवी प्रसाद, निराला, पंत एवं महादेवी के रहस्यवाद की विवेचना करने के

पूर्व उन पर पड़े हुए विभिन्न प्रभावों को जान लेना त्रावश्यक है।

प्रसाद जो ने अपने छोटे से जीवन की बड़ी कथाएँ कहने में भले ही असमर्थता व्यक्त की हो किन्तु स्वतः उनके छोटे से जीवन ने बहुत कुछ कह डाला है। वाल्यकाल से ही उनका जीवन संघर्षमय रहा। लड़ते रहे वे कह डाला है। वाल्यकाल से ही उनका जीवन संघर्षमय रहा। लड़ते रहे वे कह डाला है। वाल्यकाल से ही उनका जीवन संघर्षमय रहा। लड़ते रहे वे कह डाला है। वाल्यकाल से ही उनका जीवन संघर्षमय रहा। लड़ते रहे वे माई में पिता का देहान्त हुआ और सत्रह वर्ष होते होते कर काल ने बड़े माई में पिता का देहान्त हुआ और सत्रह वर्ष होते होते कर काल ने बड़े माई सम्मुरत्न जी को छीन लिया। बालक प्रसाद पर बुद्ध साहित्य के करणवाद शम्मुरत्न जी को छीन लिया। बालक प्रसाद पर बुद्ध साहित्य के करणवाद शक्तवाद, ज्ञिकवाद आदि का प्रभाव पड़ा। परिवार शिव का उपासक था दुखवाद, ज्ञिकवाद आनिन्दवाद में परिणत हुआ। औ नन्ददुलारे इसलिए प्रसाद जी का दुःखवाद आनिन्दवाद में परिणत हुआ। औ नन्ददुलारे बाजपेयी जो के शब्दों में—'प्रसाद जी का आनिन्दवाद सर्ववाद के सिद्धान्त पर बाजपेयी जो के शब्दों में—'प्रसाद जी का आनिन्दवाद सर्ववाद के सिद्धान्त पर बाजपेयी जो के शब्दों में प्रसाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थित है। यह सर्ववाद वैदिक आहै तवाद भी कहा जा सकता है किन्तु यह स्थान के स्थान का स्थान के स्थान

समस्त हश्य जगत को ब्रह्म मानकर चली है, क्रमशः शैवागम अंथों में प्रतिष्ठित हुई। प्रसाद जी ने शैवागम से ही इस सर्ववाद मूलक ख्रानन्दवाद को प्रहण किया है।"

निराला जी बाल्यकाल में रामकृष्ण मिशन के सन्यासियों के सम्पर्क में रहे। साहित्य के चेत्र में रवीन्द्र ऋौर सांस्कृतिक चेत्र में विवेकानन्द की विचार धारात्रों से प्रभावित हुए। निराला जी उपनिषदों के ऋहै तवाद के उपासक हैं किन्तु आपने समन्वयवाद को भी अपनाया है आपने अनिवंचनीय एवं अखंड सत्ता पर जोर दिया है। ब्रह्म को आपने शंकर के अनुसार सृष्टि का उपादान और निमित्त कारण माना है पर 'जगन्मिथ्या' पर आपने जोर नहीं दिया।

प्रकृति की कोड में बसे हुए कूर्माचल प्रदेश के कौशानी प्राप्त में जन्म देकर ६ घंटे पश्चात् ही माँ वालंक पंत को मानो प्रकृति देवी को ही सौंप कर अन्तन्त पथ की अ्रोर बढ़ गई। प्रकृति ही मानृहीन बालंक को किव जीवन के लिए तैयार करने लगी। नीलाकाश में इन्द्रधनुष की सतरंगी हँसी, और बिजलियों का नृत्य, ऊपर उठने वाला हिमालय और उतरंते हुए करने, ऊँचा सिर उठाये हुए हरित द्रम सभी बालंक को अपनी ओर आकृष्ट करते रहे। बालंक मानों प्रकृति के सौन्दर्य के हाथों विक गया। सुन्दरता का यह आकर्षण ही पंत जी को अगो चल कर रहस्यवादी बनाने में सहायक हुआ।

महादेवी जी के ही शब्दों में—"वचपन में ही मगवान बुद्ध के प्रति एक भक्तिमय अनुराग होने के कारण उनके संसार को दुःखात्मक समभने वाले दर्शन से मेरा असमय ही परिचय हो गया। अवश्य ही इस दुख को मेरे लिये नया जन्म लेना पड़ा फिर भी उसमें पहले जन्म के संस्कार विद्यमान हैं।"—

श्रीर पंडित विनय मोहन शर्मा के शब्दों में—"इसका श्राशय यह हुश्रा कि महादेवी ने बुद्ध के संसार को देखने की दृष्टि प्रहण की। बुद्ध मगवान ने दुख को श्रार्थ सत्य (Eternal truth) माना है। वे कहते हैं कि संसार में दुख की सत्ता ठोस श्रीर स्थूल है परन्तु कविषत्री बौद्धों ने संघात या नैराश्यवाद में विश्वास नहीं करती श्रर्यात् वह श्रात्मा की वास्तविक सत्ता से इन्कार नहीं करती। " महादेवी श्रात्मा को नित्य मानती हैं, उसके श्रमरत्व में श्रास्था रखती हैं परन्तु च्या च्या परिवर्तित दिखाई देने वाले जगत की त्या मंगुरता को वे बौद्ध मत के समान ही स्वीकार करती हैं।

इस तरह महादेवी जी ने दुख को करुण भाव के रूप में प्रहण किया है। यही उनके परोत्त प्रिय की भूमिका भी है।

सोपानों की दृष्टि से रहस्यवाद की कई स्थितियाँ होती हैं। कुमारी अन्डरहिल ने रहस्यवादी साधना के विकास की ५ अवस्थाएँ मानी हैं —

- (१) जागरण की ग्रवस्था
- (२) परिष्करण की ग्रवस्था,
- (३) ग्रात्म प्रकाश की ग्रवस्था,
- (४) विष्न की ऋवस्था,
- (५) मिलन की ग्रवस्था,

डा० त्रिगुणायत ने इन ग्रवस्थात्रों की संख्या १४ तक पहुँचा दी है। स्थूल रूप में इन ग्रवस्थात्रों को ३ भागों में बाँटा जा सकता है —

- (१) जिज्ञासा
- (२) विरह
- (3) मिलनं ।
- (१) जिज्ञासा—मनुष्य में जिज्ञासा की भावना उसकी एक प्रवल प्रवृत्ति है। त्याज के भौतिकवादी युग में तरह तरह के त्याविष्कार हो रहे हैं। कितनी उत्सुकता रहती है इनके बारे में जानने की। इसी तरह जीवन की उत्पत्ति, विश्व के नियंता, त्यादि के विषय में भी मनुष्य ने जानने का प्रयत्न किया है जो रहस्यवाद की प्रथम सीढ़ी मानी गई है।

प्रसाद जी में यह जिज्ञासा-वृत्ति स्वष्ट है। 'कामायनी' के मनु प्राकृतिक उपकरणों को देखकर प्रश्न करते हैं:—

विश्वदेव सविता या पूषा, सोम, महत, चंचल पवमान वहण आदि सब घूम रहे हैं किसके शासन में अम्लान?

सहानील इप परम व्योम में
 श्रंतरिक्ष में ज्योतिर्मान,
 पह, नक्षत्र श्रौर विद्युत्कण,
 किस्का करते ये संघान ।

उन्हें यह भी भान होता है कि मंद गम्भीर लहराता समुद्र मानों किसी शक्ति की गाथा, गा रहा है श्रौर वे पुनः कह उठते हैं—

हे विराट ! हे विश्व देव ! तुम
कुछ हो ऐसा होता भान
मंद गंभीर धीर स्वर संयुत
यही कर रहा सागर गान—

यही जिज्ञासा वृत्ति प्रसाद जी के निम्नांकित गीत में भी प्राप्त होती है।
'भरा नयनों में मन में रूप
किसी छिलिया का ग्रभय ग्ररूप"—

निराला—जी ने भी श्रिमिसारिका रूपी जीवात्मा में उस अनंत श्रज्ञात प्रियतम के प्रति जिज्ञासा उत्पन्न की है—

हृदय में कौन जो छेड़ता बाँसुरी हुई ज्योत्स्ना मयी, श्रिष्टल मायापुरी लीन स्वर सलिस में मैं वन रही मीन स्पष्ट ध्वनि, श्रोधिन, सजी यामनी भली!

उनकी जिज्ञासा में चिंतन की प्रधानता है—यथा:— रे अपलक मन,

पर कृति में घन आपूरण,
वर्षण बन तू मसृएा सुचिक्कण,
रूप होने सब रूप बिंब घन
जल ज्यों निर्मल तट छाया घन,
किरगों का वर्शन ।

पंत जी — ने विश्व में एक महान् शक्तिशाली मातृत्व की कलाना की है एवं उसकी छुवि देखने की जिशासा भी व्यक्त की है—

माँ ! वह दिन कब आएगा जब मैं तेरी छवि देखूंगी जिसका यह प्रतिबिम्ब पड़ा है जग के निर्मल देपएाँ में ।

उन्होंने विश्व के प्रत्येक कण में अव्यक्त शक्ति का अनुभव किया है: एक ही तो ग्रसीम उल्लास,
सरस जलनिधि में हरित विलास,
शरत ग्रम्बर में नील विकास,
वही उर उर में प्रेमोच्छ्वास,
काव्य में रस कुसुमो में बास

किसी अज्ञात असीमित शक्ति से उन्हें मौन निमंत्रण प्राप्त होता है किन्तु यह असीमित शक्ति कौन है यह जानने को किन उत्सुक है—

न जानें कौन ग्रहे! द्युतिमान जान मुक्तको श्रवोध श्रजान फूंक देने छिद्रो में गान श्रहे सुख-दुख के सहचर मौन नहीं कह सकता तुम हो कौन?

परोच्च प्रियतम का संकेत पाकर महादेवी जी का मन भी जिज्ञासा से भर जाता है। वे कह उठती हैं—

"

- मुरिंग बन जो थपिकयां देता मुक्ते

नींद के उच्छ् वास-सा वह कौन है ?

कभी वे अपने हृदयस्य अज्ञात के विषय में प्रश्न कर बैठती हैं

कौन मेरी कसक में नित, मधुरता भरता अनिक्षत ?

कौन प्यांसे लोचनों में घुमड़ घिर आता अपरिचत ?

स्वर्ग स्वप्नों का चितेरा, नींद के सूने निलय में

कौन तुम मेरे हृदय में ?

(२) विरह: — मन में जिज्ञासा की भावना ज्यों ही उठती है, अज्ञात और अनंत के प्रति उसे प्राप्त करने की इच्छा भी हो आती है। ज्यों ही रहस्यवादी उस अनंत और रमणीय पथ में बढ़ता है। तरह तरह की कठिनाइयाँ उसके मार्ग में उपस्थित होती हैं इस मार्ग के बारे में कहा भी गया है — जुरस्य धारा निश्चिता दूरत्यया" — तलवार की धार पै धावनो है —"। मन भटक जाता है विष्नों के द्वारा और तभी विरह की अभिन्यक्ति हो उठती है।

जैसा कि अपर कहा जा चुका है, प्रसाद जी त्रानंदवाद के उपासक है,

अतः उनमें विरद्द के गीत बहुत कम ही प्राप्त होते हैं।--

प्रियतम की आतुर प्रतीचा प्रेमी को पागल बना देती है। उसकी वेदना लाख रोकने पर भी व्यक्त हो है जाती है

ध्वित किम्पत करता बार बार, धीरे से उठता पुकार मुभको न मिला रें 'कभी-प्यार।

कभी वह इसी विरह में प्रश्न कर उठता है :— ग्ररे कहीं देखा है तुमने, मुक्ते प्यार करने वाले की, मेरी ग्रांखों में ग्राकर फिर ग्रांसु बन ढरने वाले की?

श्राँ से भी लौकिक विरद् में श्राध्यात्मिक विरद्द का श्राभास मिल ही जाता है:

इसी वेदना के फलस्वरूप कभी कभी किव यह प्रश्न भी कर बैठता है—

> ग्ररे कहीं देशा है तुमने मुक्ते प्यार करने वाले की?

श्रीर कभी अपनी इच्छा व्यक्त करता हुआ कहता है:—
— मेरी श्रांखों की पुतली में
तुबन कर प्राण समा जा रे—"

श्रद्धेतवादी होने के कारण निराला जी श्रात्मा श्रीर परमात्मा की श्रखंड-सत्ता पर विश्वास करते हैं। इसीलिए उनके काव्य में भी विरद्ध के गीत बहुत कम हैं। पर जादू तो वहीं है जो सिर पर चढ़ कर नाचता है। कहीं कहीं विरद्ध की भावनाएँ श्रा ही गई हैं—

> प्राण्यन का स्मर्ण करते नयन भरते, नयन भरते।

पत जी ने भी विरह के गीत बहुत ही कम गाए हैं फिर भी अनंत का आकर्षण उनके जीवन को उद्दे लित कर ही देता है— इस घरती के उर में है

उस शशि मुख का श्रतीम सम्मोहन
रोक नहीं पाते भू के तट
जीवन वारिधि का उद्देलन।।—

माँ को सम्बोधित की गई निम्नांकित पंक्तियों में विरद्द की श्रामित्यक्ति स्पष्ट है—

माँ वह दिन कब ग्राएगा जब

प तेरी छवि देख्गीं
जिसका यह प्रतिबिम्ब पड़ा है,
जग के निर्मल दर्गण में।,

महादेवी जी की रहस्य भावना में विरह की प्रधानता है। कसक, पीड़ा, दुख, वेदना ग्रादि की ग्रधिकता ने मानी दुख को ही उनका साध्य बना डाला है। तभी वे ग्रज्ञात प्रियतम के प्रति कहती हैं—

"— तुमको पीड़ा में दूँढा, तुममें दूँदगी पीड़ा—"

बौद्ध दर्शन के दुःखवाद का प्रमाव ऊपर पड़ा श्रीर पीड़ा उनकी चिर सहचरी हो गई प्रारंभ से ही:—

> इन ललचाई पलकों पर पहराथा जबक्रीड़ा का साम्राज्य मुभे दें डाला उस चितवन ने पीड़ा का ।——

वे इस पीड़ा में सुखी हैं। ठीक भी है। दो व्यक्ति साथ साथ मित्र बन ही जाते हैं। इसीलिए वे मिलन का नाम भी नहीं लेना चाहतीं—

'भिलन का मत नाम लो
में विरह में चिर हूं—''
उनकी पीड़ा कभी भी समाप्त होने वाली नहीं हैं:—
—परशेष नहीं होगी यह
मेरे प्राणों की कीड़ा,
तुमको पीड़ा में ढूँढ़ा
तुममें ढूँढ़ांगी पीड़ा—''

उन्हें प्रिय-पथ के शूल अत्यधिक प्यारे हैं। वे अज्ञात प्रियतम को दुख बन कर आने का आह्वान करती हैं। ठीक भी तो हैं—

> —'क्या हार बनेगा वह जिसने सीला न हृदय का विधवाना—"

उन्हें विरह की घड़ियाँ। मधुर मधु की यामिनी-सी प्रतीत होती हैं।

### ३-मिलन:-

श्चनंत श्रीर श्रजात प्रियतम की खोज में श्रागे बढ़ता हुश्चा साधक उसे प्राप्त ही कर लेगा ऐसा कहा नहीं जा सकता। कभी विष्नों की बाधाश्चों से वह विचित्तत हो जाता है, श्रीर कभी पथ को श्रनंत समक्त वह उसकी खोज करना हो छोड़ देता है फिर :—

नाविरतो दुश्चरिताभाशान्तो ना समाहितः, नाशान्तभानसो वापि प्रज्ञानेनेन माप्नुयात । — कठोपनिषद —

[ जो पाप कमं से निवृत नहीं है, जिसकी इ द्रिय शान्त नहीं हैं ऋौर जिसका चित्त असमाहित है, वह इसे आत्म शान द्वारा प्राप्त नहीं कर सकता है।

वह ग्रामीम तो स्वतः ही ग्रापना उपयुक्त पात्र खोज निकालता है :—
नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो
न मेघया न बहुना श्रुतेन,
यमेवैष बृणुते तेन लभ्य—
स्तस्यैष श्रात्मा विकृश्युते तन् स्वाम् ॥
—कठोपनिषद—

[ यह ब्रात्मा वेदाध्ययन द्वारा प्राप्त होने वाली नहीं है ब्रीर न घारणा शक्ति ब्रायवा अधिक अवण से ही प्राप्त हो सकती । यह [साधक] जिस [ ब्रात्मा ] का वरण करता है उस [ ब्रात्मा ] से ही यह प्राप्त की जा सकती है । उसके प्रति यह ब्रात्मा ब्रापने स्वरूप को ब्रामिन्यक्त कर देती है।

तुलसी ने भी कहा है

"जानिह सोड देहि जनाई" मिलन की दशा का वर्णन करते हुए कबीर ने लिखा है :-- पानी ही ते हिम भया, हिम ह्वं गया विलाय में जो था सोई भया— अब कखु कहा न जाय।

प्रसादजी अनंत प्रियतम का सान्नित्य पा कह उठते हैं—
—िमल गए प्रियतम हमारे मिल गए,
यह ग्रलस जीवन सफल गम हो गया—''
'कमायनी' में भी मिलन का वड़ा हो सुन्दर वर्णन है।
—वल्लिरयाँ नृत्य निरत याँ
विखरी सुगन्य की लहरें
िफर वेगा रंध्र में उठकर
मूच्छुंना कहाँ भ्रव ठहरे।''

निराला जी मिलन की आनन्ददायिनी स्थिति का वर्णन करते हुए लिखते हैं—

— अविचल निल शांति में क्लांति सब खो गई जूब गया अहंकार अपने विस्तार में टूट गया सीमा बंध छट गया जड़ पिड...

ब्रापिच-नयनों का नयनों से बंधन कांपे थर, थर, थर, थर, तन-"

पंत जी उत्मुक्त प्रकृति के गायक है। उन्होंने श्रपने, श्रनन्त प्रियतम की प्रकृति में ही देखा है—

कभी उड़ते पतों के साथ, मुभो मिलते मेरे सुकुमार, बढ़ाकर लहरों से निज हाय बुलाते फिर मुभको उस पार—

बीया में उस प्रियतम की ग्रमिव्यक्ति निम्तंकित लप में की गई है-

बताऊँ मैं कैसे सुन्दर एक हूँ में तुम से सब भाँति जलद हूँ मैं यदि तुम हो स्वाति, तृषा तुम, यदि मैं चातक पांति दिला सकता है क्या सुचिसर?

महादेव जी इस तदाकार स्थित का वर्णन करती हुई लिखती हैं— 'बीन भी हूँ मैं, तुम्हारी रागिनी भी हूँ।'

उनके श्रसीम श्रौर ससीम, प्रियतमा श्रौर प्रियतम, श्रात्मा श्रौर परमात्मा का भेद मिट जाता है—वे कहती है—

तू असीस मैं सीमा का भ्रम, तुम मुक्त में प्रिय फिर परिचय क्या ?"

इस तरह हमारे श्रालोच्य कवियों ने उस परम तत्व को प्राप्त करने के लिए परिस्थितियों के अनुसार विभिन्न साधनों का आश्रय लिया है किन्तु गन्तन्य स्थल एवं प्राप्य वस्तु सभी की एक ही रही है—

## प्रसाद और पंत का प्रकृति-चित्रण

श्री कैलाशचन्द भाटिया एम० ए०, साहित्यरत्न, रिसर्चस्कालर

इस विशाल भूमंडल में मनुष्य अपने अतिरिक्त प्रकृति को अपनी शारवत संगिनी के रूप में पाता है। कभी-कभी वह अपने अर्न्तजगत का भाव ल हरियों का साम्य प्रकृति के व्यापारों में देखने लगता हैं। इस प्रकार जहाँ एक श्रोरं वह प्रकृति को माध्यम बनाकर अपने भावों को प्रकट करता है, वहाँ दूसरी श्रोर उससे प्रेरणा भी प्रहण करता है। महादेवी जी कहती हैं "प्रकृति के विविध कोमल-पुरुष, सुन्दर-विरूप, व्यक्त-रहस्यमय रूपों के आकर्षण-विकर्षण ने मानव की बुद्धि और हृदय को कितना परिष्कार और विस्तार दिया है, इसका लेखा-जोखा करने पर मनुष्य प्रकृति का सबसे श्रिधिक ऋणी ठहरेगा।" मानव प्रकृति के साम्य रूप का आस्वादन कर आनन्दित होता है और उसकी तृषित भावनाएं रूप को निहार-निहार कर तृप्त होती हैं। वह प्रकृति के सहारे सूचम रहस्य को जानने की चेष्टा करता है। प्रकृति के विभिन्न उपादानों के श्रद्भुत, रौद्र, शिव एवं सुन्दर रूपों का श्रवलोकन कर उसने नवीन भावों को प्रहण किया है । आदि कवि बाल्मीकि से लेकर अधुनातम कवियों ने प्रकृति से प्रेरणा ग्रहण की है। निस्सन्देह भ्राज यह श्रस्वीकार करते हुए मन चुन्य होता है कि सभ्यता के विकास के साथ मनुष्य प्रकृति से दूर भागता जा रहा है।

प्रसाद और पन्त छायावादी युग के दो प्रतिनिधि कवि हैं, जिनसे पूर्व प्रकृति का चित्रण या तो उद्दीपन रूप में होता था या वस्तु परिगणन रूप में । प्रकृति का सचेतन व्यक्तित्व इस युग में ही प्राप्त हुआ। डा॰ किरणकुमारी के प्रकृति का सचेतन व्यक्तित्व इस युग में ही प्राप्त हुआ। डा॰ किरणकुमारी के मत से ''प्रसाद जी को धारा के पावन सिलल और सिंचन से एक नवीन काव्य- ति विकसित हुआ। प्रसाद जी का 'कानन-युसुम' उनके मधुसिक्त काव्य स्रोत से प्रस्फुटित 'करने की लहर' में रहस्यवाद के शीतल सुरिभित समीर से अठ- खेलियाँ करता हुआ। पन्त के मंजुल मृदुल पल्लवों के मध्य सुशोभित हुआ।

प्रसाद कान्य पर दृष्टिपात करने से ज्ञात होता है कि प्रारम्भ में प्रसाद जी की दृष्टि प्रकृति के गति-विधान पर ही टिकी थी, किन्तु बाद में उनके कान्य में प्रकृति के अनेक शुद्ध एवं रहस्यात्मक चित्र मिलते हैं। दर्शन उनके प्रकृति के चित्रण का आधार एवं दृढ़ भित्ति रूप में है। प्रसाद जी की कामायनी की अधिकांश कथा प्रकृति की ही गोद में वैठकर ही घटित हुई है, अतः उसमें प्रसाद जैसे प्रकृति के पुजारी के लिए अपनी भावाभिव्यक्ति के लिए पर्याप्त अवकाश मिल सका।

पन्त जी ने तो आधुनिक कि भूमिका में स्वयं ही लिखा है कि 'किविता करने की प्रेरणा मुक्ते सबसे पहले प्रकृति निरीज्ञण से मिली है, जिसका श्रेय मेरी जन्मभूमि कूर्माचल प्रदेश को है। किव जीवन से पहले भी मुक्ते याद है, मैं घंटों एकान्त में बैठा, प्राकृतिक दश्यों को एकटक देखा करता था। और कोई अज्ञात आकर्षण, मेरे भीतर, एक अव्यक्त सौन्दर्य का जाल बुनकर मेरी चेतना को तन्मय कर देता था। "" प्रकृति के साहचर्य ने जहाँ एक आर मुक्ते सौन्दर्य, स्वप्न और कल्पनाजीवी बनाया वहाँ दूसरी और जन-भीर भी बना दिया।

'मरा विचार है कि वीणा से प्राम्या तक मेरी सभी रचनात्रों में प्राकृतिक सौन्दर्य का प्रेम किसी न किसी रूप में वर्तमान है। 3

इस प्रकार पन्त जी ने स्वयं ही यह स्वीकार किया है कि प्रकृति के अपनेक रूपों से वह प्रमावित हुए हैं।

प्रसाद ने प्रकृति की तटस्य दृष्टि से देखा है, जबिक पन्त ने प्रकृति के भीतर से प्राणाशक्ति प्राप्त की है और उसमें अपने को खो दिया है। मानव से श्रिधिक प्रकृति से उनका अगाध प्रेम 'बीणा' में ही परिलक्षित होता है:—

'छोड़ दुमों की मृदु छाया, तोड़ प्रकृति से भी माया,

बाले, तेरे बाल जाल में कैसे उल्झा दूँ लोचन ॥

प्रारम्भ में पन्त प्रकृति के चरणों में थे। प्रसाद के लिए प्रकृति सदैव परिचित और पन्त को रहस्थमयी दिखाई पड़ती है:—

पन्त जी के लिए प्रकृति का साहचर्य छोड़ना जीवन मरण का प्रश्न है, जबिक प्रसाद शीघ ही दार्शनिक होकर विमुख हो सकते हैं, किन्तु पन्त दार्शनिक गुरिथयों में उलम कर भी अन्त तक प्रकृति का पल्ला पकड़े हुए हैं।

१. पन्त ग्राधुनिक कवि २। सं० २००६ पर्यालोचन पृष्ठ १-२।

२. वही।

X

प्रसाद उस ग्रसीम नीले ग्रंचल में देख किसी की मृदु गुस्कान। × × × × सिर नीचा कर जिसकी सत्ता।

ार नाचा कर जिसका सत्ता। सब किरते स्वीकार यहां।

पन्त-स्तब्ध ज्योत्सना में सब संसार, चिकत रहता शिशु सा नादान। विश्व के पलकों पर सुकुमार, विचरते हैं सब स्वप्न ग्रजान। न जाने नक्षत्रों से कौन, निमन्त्रण देता मुक्को मौन।।

प्रसाद शैव-मत में विश्वास रखने के कारण प्रकृति की कोमल और कठोर दोनों रूपों को प्रसन्नतापूर्वक अपना सके हैं, किन्तु पन्त नारो सुलभ, कोमल एवं नम्र स्वभाव के कारण कोमलता के प्रति ही समर्पित रहते हैं। 'परिवर्तन' कविता में यदि उन्होंने कठोर रूप देखा है भी तो एक भयभीत और संकुचित हि से।

प्रसाद की कामायनी' में प्रकृति के रम्य रूप तो भरे हुए हैं :— उक्षा सुनहले तीर बरसती जय-लक्ष्मी सी उदित हुई। उधर पराजित काल-रात्रि भी जग में श्रन्तीनहित हुई।।

त्रसाद-आशा सर्ग

पन्त जी की प्रकृति का रम्य रूप भी निरिखये:

मुख शिखी के नृत्य मनोहर,

सुभग स्वाति के मुक्ताकर।
विहग वर्ग के गर्भ विधायक,
कृषक बालिक के जल घर।।

पन्त-बादल

वही प्रकृति प्रलय के समय कैसे दुर्दमनीय और भयंकर रूप में दृष्टिगोचर

होती है :-

उधर गरजती सिन्धु लहरियाँ, कृटिल काल के जालों सी। चली श्रा रहीं फैन उगलतीं फन फैलाए क्यालों सी।। प्रसाद-चिन्ता सर्ग

उसी प्रकार पनत जी का प्रकृति का कठोर रूप भी हमारे सम्मुख श्राता है :--

काल का धकरण मुक्टि विलास तुम्हारा ही परिहास, विश्व का अश्रुपूर्ण इतिहास ! त्रमहारा ही इतिहास!

प्रकृति का यथातथ्य चित्रण दोनों ही कवियों ने किया है। ब्रालम्बन रूप में प्रकृति साधन न होकर साध्य हो जाती है:--

स्वर्ण शालियों की कलमें थीं, दूर-दूर तक फैल रहीं।

×

X

श्रचल हिमालय का शोभनतम, लता कलित शुचि सानु शरीर।।

प्रसाद-श्राशा सर्ग

×

पपोहों की वह पीन पुकार, निर्भरों की भारी भर-भर, भींगुरों की भीनी भनकार, हृदय हरते थे विविध प्रकार, शैल-पावस के प्रश्नोत्तर

पन्ते आंध्रु से

वांसों का भुरमुट, संघ्या का भुटपुट, हैं चहक रही चिड़ियाँ टी-बो-टो-टुट्-टुट् !

पन्त-कलर्व

प्रसाद ने मानवीय पत्तों के बाह्य और श्रान्तरिक पत्तों के उद्घाटन के लिए उपकर्ण रूप में प्रकृति को अपनाया है। प्रकृति के उपादान अपने वास्तविक स्वरूप को बनाए हुए केवल उन भावनात्रों से युक्त दिखाई देते हैं जो मानव हृदय की वस्तुएँ हैं।

दूर-दूर तक विस्तृत या हिम, स्तब्ध उसी के हृदय समान । 'उस तपस्वी से लम्बे थे देवदार दो चार खड़े,

प्रसाद-चिन्ता सर्ग

श्रमूर्त से मूर्त-हिमालय की ऊँचाई के लिए— विश्व कल्पना सा ऊँचा वह, सुल शीतल संतीप निदान,

प्रसाद-श्राशा सर्ग

गिरिवर के उर से उठ उठकर उच्चाकांक्षात्रों से तहवर है भांक रहे नीरव नभ पर ग्रानिमेष, ग्रटल, कुछ चिन्ता पर ! पन्त

किव अलंकारों का मोह भो किवता के समान ही रखते हैं। अपने सीधे-सादों भावों के साथ किव को कभी-कभी अटपटे भाव भी ज्यक्त करने पड़ते हैं। ऐसी ही स्थिति में प्रकृति को माध्यम बनाकर अलंकार का आश्रय लेकर किव की अभिन्यंजना में सरलता प्रतीत होती है। प्रसाद तथा पन्त दोनों के प्रकृति-वर्णन में इस प्रकार के सुन्दर और कोमल वर्णनों का प्राचुर्य है।

प्रकृति का अलंकार रूप में :--

सुल, केवल मुख का वह संग्रह केन्द्रीभूत हुन्ना इतना, छाया पथ में नव तुषार का, सघन मिलन होता जितना।

उपमान रूप में : -नील परिधान बीच सुकुमार
सुल रहा मृदुल ग्रधबुला ग्रंग,
सिला हो ज्यों बिजली का फूल,
सेघ-धन बीच गुलाबी रंग।।
प्रसाद-श्रद्धा सर्ग

मेननों से मेघों के लाल फुदकते थे प्रमुदित गिरिपर। पन्त-श्राँख से

तुम्हारी श्रांखों का श्राकाश सरल श्रांखों का नीलाकाश खोगया मेरा खग श्रनजान।

प्रकृति पर चेतन व्यक्तित्व का आरोप ही मानवीकरण (Personification) है। अंग्रेजी में इस प्रकार की किवताओं का प्राचु य है। छायावादी किवयों की यह विशेषता है। छायावाद की अभिव्यंजना का तो यह परमावश्यक तत्त्व ही रहा है। उन्होंने इस प्रकार की किवताओं में प्रकृति के मानव रूप, गुण, किया और भाव एवं प्रेम का भी आरोप किया है। किव मानवीकरण से मानव का प्रकृति के साथ तादात्म्य स्थापित करने का प्रयास करता है। "प्रकृति को मैंने अपने के स्थान सजीव सत्ता रखने वाली नारी रूप में देखा है। — 'आधुनिक किव रे भूमिका।"

जगी वनस्पतियाँ भ्रतसाई मुख धोतीं शीतल जल से।

नेत्र निमीलन करती मानों प्रकृति प्रबुद्ध लगी होने।

प्रसाद-कामायनी-ग्राशा सर्ग

शान्त, स्निग्ध, ज्योत्सना उज्जवल ! श्रपलक, श्रनन्त, नीरव भू-तल ! सैकत-शैया पर दुग्य-धवल तन्वंगी गंगा, ग्रीज्म-विरल, लेटी है श्रान्त, क्लान्त, निश्चल !

> पन्त-नौका-विहार चेतन का सामजस्य कितना प्रगा

विशालता से सौन्दर्य-जंद श्रौर चेतन का सामंजस्य कितना प्रगाढ़ हो

सिंध सेज पर घरा बंध श्रव तिनक संकुचित बैठी सी, प्रलय निशा की हलचल स्मृति में मान किये सी ऐटीं सी॥ प्रसाद-ग्राशा

परम्परित रूपक तथा सारोपी गौणी प्रयोजनवती लक्षणा के मान्यम से मानवती ललना से रूपक बांधा गया है। इधर पनत जी भी तो वही रंग रंग रहे हैं :-

नीले नभ के शतदल पर वह वैठी शारव-हासिनि मृदु करतल पर शिका-मुख धर, नीरव, ग्रनिमिष, एकाकिनि !

हैं नाच रहीं अत-अत छवि सागर की लहर-लहर पर दिन की आभा दुलहिन बन आई निशि-निभृत शयन पर,

वह छवि की छ ई-मुई सी मृदु मधुर लाज से भर मर। पन्त-चांदनी

श्रादिकाल से ही कवियों ने प्रकृति का उद्दीपन रूप में प्रयोग किया है। मिक्ति-काल ख्रौर रीति-काल में यह प्रथा शीर्ष पर थी। प्रकृति को भी मानव के साथ दुःख में दुःखी और सुख में सुखी होते देखा गया है।

बारह-माशा श्रीर पड्ऋतु वर्णन लिखने की परम्परा उद्दीपन रूप का ही

परिणाम है।-संयोग के समय प्रकृति के साथ सामंजस्य दिखलाते हुए प्रसाद जी वर्णन करते हैं :-

निश्चिन्त आह । वह या कितना उल्लास काकली के स्वर में। म्रानन्द प्रतिष्वनि गूंज रही जीवन दिगंत के ग्रम्बर में ॥

प्रसाद-काम सर्ग

सृष्टि हंसने लगी आँखों में खिला श्रतुराग, राग रंजित चिद्धका थी, उड़ा सुमन पराग।

प्रसाद-वासना सर्ग

उधर पन्त जी वियोगावस्था का चित्रण करते हुए प्रकृति में भावनात्रों का आरोप करते हैं। जिनकी पक्तियाँ पढ़कर सहसा सूर की पंक्तियाँ 'निसि दिन बरसत नैन हमारे। सदा रहत पावस ऋतु हम पर जव तें स्थाम सिधारे।" याद ऋा जाती हैं।

> मेरा पावस-ऋतु-सा जीवन, मानस-सा उमड़ा श्रपार मन, गहरे धुंघलें, घुले, सांवले, मेघों-से मेरे भरे नयन।

मनुष्य ने प्रकृति के कार्य-कलापों को अनेक रूप में आदर्श मानकर उससे वल, ज्ञान, अम और संतोष प्रहण किया है। पर्वत, पवन, सरिता, वृद्ध सभी हमको निरन्तर उपदेश प्रदान करते रहते हैं:—

चींटी से परिश्रम-

- बेखो, ना, किस भाति काम करती है यह सतत ? कन-कन करके चुनती श्रविरत !

पत्रभइ से आशावाद-

पन्त-चींटी

कंकाल जाल जग में फैले फिर नवल रुधिर, पल्लव लाली!

पन्त-पत्रभङ

प्रसाद जी भी अगुओं से उपदेश भी ग्रहण करते हैं:—
'अगुओं को हैं विश्राम कहां
यह कृति मय वेगभरा कितना,
अविराम नाचता कंपन है,
उल्लास सजीव हुआ कितना है!

प्रसाद-का० काम सर्ग

प्रकृति चित्रण के माध्यम से आध्यात्म भाव का निरूपण कर अपनी दार्शनिक विचारधारा कभी स्पष्ट करते चलना भी दोनों कवियों की विशेषता रही है।

निष्कम्प शिला-सा वह निष्पम, भेदता जगत जीवन का तम, वह शुद्ध, श्रनुद्ध, शुक्र वह सम । गुं जिन ग्रिल-सा निर्जन ग्रपार, मधुमय लगता घन ग्रन्धकार,
हलका एकाकी व्यथा-भार ! पन्त-एक तारा
है जग-जीवन के कर्णधार ! चिर जन्म-मरण के ग्रारपार,
शाश्वत जीवन-नौका-विहार । पन्त-नौका-विहार
प्रसाद जी के लिए तो काव्य का प्रधान तत्त्व ग्राध्यात्म ही है:—
महानील इस परम व्योम में
ग्रंतरिक्ष में ज्योतिर्मान
प्रह, नक्षत्र ग्रौर सवद्युत्कण
किसका करते थे संघान

पन्त का प्रकृति से तादात्मय है, जबिक प्रसाद में प्रकृति केवल एक सोपान या माध्यम के रूप में भी चित्रित हुई है। प्रसाद के प्रकृति-चित्रण की एक और विशेषता है कि प्रकृति कभी भी अकेली नहीं आती, मनुष्य सदा उसके साथ रहता है। हिमगिरि के श्रृंग से लेकर सरस्वती तक और सारस्वत देश से कैलाश तक सर्वत्र प्रकृति के साथ मनुष्य है। कहीं पर एक मनुष्य भीगे नयनों से उसे देख रहा है और कहीं वह स्वयं उसे हंसती सी, पहचानी सी लगती है।

पन्त पर योरप का प्रभाव श्रधिक रहा। वर्ड सवर्थ श्रीर शैली की डोर पर पन्त की कल्पना ने उत्य किया, पंत ने प्रकृति का सुकुमार, कल्पनामय, सचेतन व्यक्तित्व देकर चित्रण किया। प्रकृति चित्रण के वैविध्य की दृष्टि से पंत सवंश्रेष्ठ कवि मनाने जा सकते हैं। 'पल्लव' की कविताश्रों के सन्मुख कीट्स भी नत मस्तक प्रतीत होते हैं तथा ऐन्द्रिय किशोर कल्पना के सहारे पन्त शैली से होड़ करते प्रतीत होते हैं।

दोनों ही प्रकृति के अनन्य प्रेमी हैं जिससे सफल प्रकृति चित्रण हुआ है। और जिसमें उनके हृदय की विशालता, निरीच्या शक्ति तथा चित्रण की कुशलता दृष्टिगोचर होती है।

# 'आँसू' का प्रतिपाद्य

डा॰ पद्मसिंह शर्मा 'कमलेश'

'श्राँस,' का प्रकाशन सन् १६२५ में हुआ था। उसके प्रणयन को हम एक-दो वर्ष पहले का मानकर प्रथम विश्व युद्ध श्रीर सन् २१ के भारतीय सत्याग्रह संग्राम से उत्पन्न निराशाजनक परिस्थितियों का परिणाम कह सकते हैं। सीधा उसका प्रभाव न भी मार्ने तो भी राजनैतिक श्रासफलता की प्रत्येक त्तेत्र में हुई प्रतिक्रिया के फलस्वरूप उसे प्रेम के त्तेत्र में भी श्रपना कार्य करते देख सकते हैं। वैसे प्रसाद के 'श्राँस,' विश्वकल्याण की कामना से संबलित होकर श्रपनी सार्थकता सिद्ध करते हैं। इस प्रकार श्राँस मात्र विरह-काव्य ही नहीं है, किव ने विरह के विष को पीकर मस्ती की उपलब्धि को है श्रीर पलक-प्याले का सौंन्दर्य ही प्रेम का रूप लेकर प्रकट हुआ है। विषपायी भगवान भ्तमावन शंकर की भाँति किव ने विरह-विप-पान के परचात् शिवत्व की जिस उच्च-भूमि पर श्रपने काव्य को प्रतिष्ठित किया है वह निस्स-देह श्रमिन-दनीय है।

किन नी यह प्रौढ़ कृति है और छायावाद का प्रकाशस्तम्म । छायावाद में लौकिक मावना को सदम श्रीर अशारीरी प्रसाधनों से श्रलौकिक बनाने की चेन्टा है। 'श्रास' उसी का निकसित रूप है। छायावाद के प्रवर्तक प्रसाद ने 'करना' कान्य में जिस नये पथ को प्रहण किया था उसे 'श्राँस' में प्रशस्तता मिली है। इस प्रकार 'श्राँस' का ऐतिहासिक महत्व बहुत बहा है और उस कान्य का अनुकरण भी हिन्दी में बहुत श्रधिक हुआ है। पीछे चलकर बचन की 'मधुशाला' ने जो हलचल मचाई थी वही 'श्राँस' के प्रकाशन ने भी, पर बचन की 'मधुशाला' में मौतिक तत्वों की प्रधानता रही जबिक 'श्राँस' ने श्राध्यात्मिक सुल की सीमा को स्पर्श करने का प्रयत्न किया। 'श्राँस' ने द्विवेदी युगीन इतिवृत्तात्मकता के विरोध में श्रपनी भावनात्मकता को सफलता के साथ खड़ा किया श्रौर विजयशी ने उसे ही वरण किया।

श्राचार्य पं० रामच द्र शुक्त ने श्रापने 'हिंदी साहित्य का इतिहास' में प्रसाद की प्रेमवेदना को एक श्रोर लोक कल्याणोत्मुख श्रीर दूसरी श्रोर व्यक्ति गत मावना से श्रातिरंजित देखकर श्रापना मत दिया है—"वेदना की कोई निर्दिष्ट भूमि न होने से सारी पुस्तक का कोई समन्वित प्रभाव नहीं निष्पन्न होता।" (हि॰ सा॰ का इतिहास पृष्ठ ६०१) स्त्राचार्य शक्त का यह मत 'स्रॉस्' के प्रथम संस्करण पर ही ग्राधारित जान पड़ता है ग्रन्यथा द्वितीय संस्करण में लोक कल्या गोन्मुख प्रवृत्ति ही प्रधानता प्रहण कर लेती है। वैसे समन्वित प्रभाव उस समय की ग्रसमन्वित स्थिति में संभव नहीं हो सकता था। स्वयं ग्रान्तरिक श्रीर वाह्य जीवन में कवि की स्थिति समन्वित नहीं थी। व्यक्तिगत प्रेम को लोक के साथ मिलाने की परम्परा रीतकाल से लुप्त चली आ रही यी और प्रसाद के समय में भी रीतिकालीन वाणी में ही कविगण अपनी वात कह रहे थे। प्रमाण लेना हो तो रत्नाकर जी का 'उद्भव शतक' ले सकते हैं, जिसमें उनके जीवन न्यापी श्रंगार की भावना ही मूर्त हो उठी है। रत्नाकर के उद्भव शतक के विषय में मुक्तक ग्रीर प्रवत्थ पर विवाद चलता ग्राया है श्रीर श्रन्त में यह निष्कर्ष भी निकला है कि वह मुक्तक होते हुए मी प्रवन्ध काव्य है क्योंकि उसमें उद्भव के जाने से पूर्व यमुना में प्राप्त कमल से राधा की स्मृति का जगना तथा बज में उद्भव का भेजना और उद्भव के ज्ञानगर्व रहित होकर लौटने पर कृष्ण का उसी स्मृति में डूब जाना भावना के ऐक्य का सूचक है। यही बात प्रसाद के 'आँस्' के दूसरे संस्करण के सम्बन्ध में भी कही जा सकती है। प्रारम्भ में प्रिय की स्मृति से उत्पन्न मनादेशा, फिर प्रिय का रूप-सौन्दर्य वर्णन, तत्पश्चात् प्रेमवेदना का मूर्तीकरण और अन्त में विश्व के प्रति सहानुभूतिशीलता ये चार लएड 'त्राँस' की भावकथा के हैं। मंगलाचरण में जो घनीभूत पीड़ा ब्राँस बनकर दुर्दिन में बरसने को उद्यत हुई है वही भरत वाक्य-स्वरूप ऋतिम छन्द में विश्व के सुख रहित जीवन में प्रभात के हिमकन बनकर बरसने की कामना से युक्त है। यों आँस् में एक निश्चित कम है। आचार्य श्री विनयमोहन शर्मा ने ठीक ही लिखा है- "ग्राँसू की भ्रात्मा को देखने पर उसमें तारतम्य जान पड़ता है भ्रतः प्रबन्धमय है। पर आँसू के अनेक पद्म ऐसे भी है कि उन्हीं पर मन को केन्द्रित करने से वे प्रत्येक अपने में 'पूर्ण' प्रतीत होते हैं। इस तरह 'अपूर्' उस 'मोतियों' की लड़ी के समान है, जिसका प्रत्येक मोती अलग रह कर भी चमकता है और लड़ी के तार में गुँध कर भी आव देता है। वस्तुतः उसमें 'मुक्तत्व' और 'प्रबन्धत्व' दोनों हैं।" (कवि प्रसाद आँस् तथा अन्य कृतियाँ प्रहर ७१ )।

त्राँस् की प्रेमवेदना का स्वरूप स्थूल नहीं है। उसमें प्रतीक (Symbols) श्रौर सांकेतिकता (Suggestiveness) की इतनी श्रिष्ठिकता है कि उसे दार्श-

निक कहने को जी चाहता है। लेकिन ऐसा कह देना प्रसाद के प्रति श्रन्याय है। प्रसाद का काव्य मानवोपे ही। 'कामायनी' तक, जिसमें कि दार्शनिकता का प्राधान्य है, मानवीय भावनाश्रों की ही गाथा गाती है। उसके शैवदर्शनाश्रित रहस्यवाद का लच्य भी मानव-जीवन की सफलता को निदर्शित करना है। मानव के प्रति प्रसाद की तीत्र ममता का ही यह परिणाम है कि प्रसाद के काव्य में प्रकृति ने कभी स्वतन्त्र स्थान प्राप्त नहीं किया। वह सदैव मानवीय भावों से धुली-मिली ही ख्राई है। श्रिभिप्राय यह कि प्रसाद मानवात्मा के किये हैं। 'मानव तुम सबसे सुन्दरतम' का जो निष्कर्ष पन्त ने श्रपनी 'मानव' शीर्षक किवता में दिया है उसका विराट दर्शन श्रीर व्यापक चित्र दोनों प्रसाद के काव्य में पग-पग पर मिलते हैं।

प्रसाद में मानव के प्रति इस मोह का कारण उनके व्यक्तिगत जीवन को संघर्षशीलता है वह संघर्षशीलता, जिसने उन्हें भौतिकता से पीड़ित विश्व को 'कामायनी' की चिन्तामिए दान करने की प्रेरणा दी। जीवन को उन्होंने योदा की भाँति जिया और जीवन के एक मात्र आधार प्रेम की गहरी अनुभूति की रसायन से अपने काव्य को कुःदन बना दिया। 'श्राँस्' में विरह का जी रेशमी पट बुना है, उसके लिये उनका निष्ठुर प्रेम पात्र ही उत्तरदायी है। वह प्रमापात्र लावण्य-शैल को राई-सा तुच्छ सिद्ध करने वाला और सौन्दर्य का केन्द्र था। वह जीवन की गोधूलि में किशोरावस्था और यीवनावस्था के संधिकाल में शशि मुख पर घूँघट डाले अर्थात् रहस्य में लिपटा हुआ और अंचल में दीप छिपाये अर्थात् प्रेम और आकर्षण की मावना का प्रकाशन करता हुआ कौत्इल-सा अर्थात् सहज माव से आया था लेकिन वह कवि के साथ न रह सका। कवि उसे जीवन में पूर्ण रूपेण प्राप्त न कर सका। यों 'परिरम्म कुम्म की मदिरा' 'निश्वास मलय के भोंके' श्रीर 'मुखचन्द्र चाँदनी' का श्रनुभव उसने किया पर थी वह छलना ही, जिसे पागल प्रेमो की भाँति कवि ने सत्य मान लिया था। श्रपने इस प्रेम-पात्र के सौन्दर्य को कवि ने रोतिकालीन नखशिख-शैली में वर्णन करते हुए भी उसमें नवीनता की छटा प्रदर्शित की है। वह प्रेम पात्र एक ऐसी लकीर के समान अमिट वनकर हृदय में समा गया, जो लाखों में अलग दिखाई देती है। सूर की गोपियों की भाँति कवि का संयोग पत्त नगर्य है पर विरह का विस्तार श्रापार है। होना भी चाहिए। जिसकी प्राप्त के लिए निर्जन रात्रि में तारों के दीप जलाये गये हों, स्वांगा की घारा में उपहार चढ़ाये गये हों और जो दिव्य त्रात्मा की भाँति ऊपर से नीचे मिलने को त्राया हो ऐसे प्रातः

कालीन स्वप्न की भाँति सत्य श्रीर जन्मजन्मातर के सुपरिचत को खो कर यदि किन का मानस श्राँस में परिवर्तित न हो जाय तो श्रीर क्या होगा ?

प्रसाद ने ग्रंपने प्रेम पात्र के मिल्लन-काल की स्थित का चित्र रितकीड़ा के विवरण से संयुक्त नहीं खींचा प्रत्युत मानव-जीवन की मनोवैज्ञानिक स्थितियों को ही मुखर किया है। इसीलिए वह सनातन ग्रीर सार्वमौम है। प्रेमी को प्रेम पात्र ही इस ग्रसार संसार में सत्य ग्रीर एकमात्र जीवनसंगी दिखाई देता है, उसके ग्रतिरिक्त ग्रीर युद्ध नहीं स्भता, चेतना पर उसी का पूर्णाधिकार हो जाता है, वह सूने ग्रीर उजड़े जीवन का वसन्त बनकर ग्राता है। मादकता बनकर ग्रानेवाला वह छिलिया जब जाता है तो ग्रादमी की ग्रॉखें खुल जाती हैं ग्रीर वह उतरे हुए नशे की बेचैनी ग्रनुभव करता है। ग्रादि बातें ऐसी ही हैं जो सबके जीवन में घटित होती हैं। प्रसाद की हिंट तटस्थ ग्रधिक है। तटस्थ का ग्रंथ है संयमित होना। लेकिन इस संयमित हिंट में उनके हृदय का रस कहीं नहीं छूटने पाया। बुद्धि को हृदय ने सदा साथ रखा है। ग्राँस् की यह विशेषता ग्रदितीय है।

किव ने बार बार श्रपने प्रेम पात्र को स्मरण किया है श्रौर श्रपने अन्तर की विरह व्यथित दशा का विभिन्न प्रकार से श्रंकन किया है। विरह से तड़पता किव का कोमल हृदय उस मादक श्रौर मोहमयी की इन की याद से काँप जाता है, जीने में सार नहीं जान पड़ता है, हृदय समाधि बन गया है, चातक की पुकार श्रौर को किल की काकली की माँति उसकी करण कथा रुलाने वाली है, कोई उसकी करण दशा पर ध्यान नहीं देता उल्टे उसके हृदय को विद्व करके उपेता करते हैं, हृदय के शूल्य में उद्विग्नता की भंभा, कसक की बिजली श्रौर घोर निराशा है। ऐसे समय में रसवूँ दें बरसाने वाले की याद श्राई है श्रौर किव का मन उमड़ने लगा है। दिवा स्वप्न देखने वाले की माँति किव ने श्रनेक चित्र इसी प्रकार से श्रपने श्रांसुश्रों से श्रंकित किये हैं। वे कितने स्पष्ट हैं। इसका श्रामास नीचे के छन्दों से होगा—

हीरे-सा हृदय हमारा कुचला शिरीष-कोमल ने हिम शीतल प्रणय ग्रनल बन, श्रव लगा विरह से जलने— ग्रिलयों से ग्रांख बचाकर जब कुंज संकुचित होते

#### घुँघली संध्या, प्रत्याशा

हम एक - एक को रोते

प्रकृति में किन ने प्रातः, संध्या, रात्रि ग्रादि के दृश्यों का ग्रङ्कन ग्रपनी विरहानुभूति के संदर्भ में ही किया है। सभी ऋतुग्रों के उपकरण लेकर उसने ग्रपने मन की व्यथा व्यक्त की है। वह किसी समय या ऋतु का संकेतात्मक चित्र देते समय या उपकरण विशेष का वर्णन करते समय ग्रपने को नहीं भुला पाता—नीचे के छुन्दों में पहले में वसन्त की रात्रि के पिछले पहर में विकसित होकर प्रभात में मुरभाने वाले शिरीष कुष्ठम का चित्र है तो दूसरे में संध्या के लाल पीले वादलों के ऊपर विजय प्राप्त करते ग्रन्थकार का। पहले दृश्य से ग्रपनी साधर्म्य भावना ग्रीर दूसरे से सुख के प्रयत्नों के पश्चात् दुःख का ग्रागमन स्चित है—

१. कुसुमाकर रजनी के जो पिछले पहरों में खिलता उस मृदुल शिरीष सुमन-सा मैं प्रात घूल में मिलता।।

२. जब शान्त मिलन संघ्या को

हम हेम जाल पहनाते । काली चादर के स्तर का

खुलना न देख हम पाते॥

श्राँसे कान्य का प्रणायन प्रसाद ने जिस मनादेशा में किया है वह विभिन्न प्रकार की रही है। स्थल श्रीर समय विशेष पर किव की भावना उमड़ी है श्रीर उसमें वह दृदय की न्यया न्यक्त कर गया है। 'श्राँस' के चतुर्थ संस्करण में पृष्ठ ४० पर नाविक को सम्बोधित कर जो कुछ कहा है वह उनके नौका-विहार के च्याँ का लेखा-जोखा है। एकाकी नौका में वैठा किव कहता है—

नाविक ! इस सूने तट पर

किन लहरों में खेलाया।
इस बीहड़ बेला में क्या
ग्रब तक था कोई ग्राया?
उस पार कहाँ फिर जाऊँ
तम के मलीन ग्रुँचल में
जीवन का लोभ नहीं, वह
वेदना छद्म के छल में।

यह कह कर वह जिस मार्ग से आया है उसका नष्ट हो जाना इंगित करता है और आँस्नद से हृदय-रूपी मरुस्थल को आल्पावित बताता है, शून्य आकाश के नीचे शिक्त और सहारे से रहित होकर अपने को अपदार्थ तैरने में असमर्थ बताता है। यहाँ तक तो वह नौका की ही बात करता है लेकिन आगे चल कर वह नौका को बात तो भूल जाता है और प्रेम द्वारा निराशा में पड़े मन की नैय्या को आँस् की धारा में निराधार रूप से — अनिर्दिष्ट पथ पर खेंथे जाने की बात कहने लगता है। अभिप्राय यह कि प्रकृति का वर्णन करते-करते कवि अपनी व्यथा में डूब जाता है। 'आँस्' में पाठक को अस्पष्टता का जो आभास मिलता है उसका एक बड़ा कारण यही है कि कवि प्रत्येक दृश्य को अपनी करणा या बेदना से ही अनुरंजित नहीं देखता प्रत्युत उसको भूमिका रूप में लेकर अपनी व्यथा-कथा कहने लग जाता है। पृष्ठ ४४ पर किलयों का वर्णन यों किया गया है—

मत कहो कि यही सकलता
कलियों के लघु जीवन की
सकरन्द भरी खिल जायें
तोड़ी जायें वेमन की
यदि दो घड़ियों का जीवन
कोमल वृन्तों पर बीते
कुछ हानि तुम्हारी है क्या
चुपचाप चू पड़े जीते।

इतना कह कर कवि भट उसमें अपने भावों का आरोप कर प्रेमी की निष्ठुरता की व्यंजना करने को कह उठता है—

> सव सुमन-मनोरय ग्रक्षलि, विखरा दी इन चरणों में कुचलो न कीट-सा, इनके कुछ है मकरन्द कणों में

ग्रागे चलकर काल के पट पर सुख-दुख की कहानी के ग्रंकित होने, दुख-सुख के क्रमिक परिवर्तन के साथ संसार के ग्रागे बढ़ने श्रीर गत को न देखने के सत्य का उद्घाटन कर सुख-दुख में सामझस्य की स्थापना की कामना करता हुन्ना जीवन-दर्शन देता है— मानव जीवन वेदी पर परिग्णय हो विरह मिलन का दुख सुख दोनों नाचेंगे है खेल ग्रांख का मन का।

इस प्रकार भावना की तरंग-सी उठती है श्रीर किव दस-वीस छुन्द कहता चला जाता है। उनमें प्रकृति से समन्वित छुन्द भी होते हैं श्रीर शुद्ध भाव-व्यंजना भी। तारतम्य न मिलने की जो बात 'श्राँस्' के विषय में कही जाती है वह इसीलिए कि एक भावना कुछ दूर जाकर दूसरी में प्यंवसित हो जाती है। पाठक सोचता है कि श्रभी तो श्रमुक बात कही जा रही थी श्रव यह क्या कहने लगे १ लेकिन यदि गंभीर मानस की रह-रह कर कसक उठने वाली पीड़ा की गतिविधि समक्त लो जाय तो यह शंका न उठे।

'श्राँस्' का दार्शनिक तत्व क्या है, यह श्राँस् के श्रन्तिम भाग में स्पष्ट 💸 होता है। यदि एक शब्द में कहें तो करुणा, वेदना या व्यथा ही वह दर्शन है जिस पर प्रसाद बल देना चाहते हैं। प्रसाद जी पर बौद्ध दर्शन की गहरी छाप है, यह सर्वमान्य है। किव की विकल वेदना चौदहों मुवनों में फिर आई पर उसे न तो कहीं सुख मिला और न जीवन में विश्राम के दर्शन हुए। विश्राम का स्थान उच्छ वास श्रीर श्राँसुश्रों ने ले लिया है श्रीर रोते-रोते लग जाने वाली आँखों को स्वपन दर्शन भी नहीं होता। ऐसी स्थिति में निशा से कवि का विनम्र अनुरोध है कि वह नभ के आँगन में नीलिमा की शैया पर बैठी अपने अन्धकार के घन से विस्मृति का मकरन्द वरसा दे और आलोक माँगने वाली चिर दग्ध दुखी बसुधा को और सुलाने के लिए तुहिन कण बरसा दे। कारण, विस्मरण की स्थिति में ही मनुष्य का कल्याण है। तब न सुख की चिन्ता रहेगी न दुख की । तब जीवन का समुद्र चेतना तरंग-रहित हो जायगा और स्टिट ग्रीर प्रलय की समाप्ति। इसके पश्चात् विच्छेद मिलन में परिवर्तित हो जायगा । भाव यह कि कुछ दिन शूल्यता रहने के पश्चात जब नई सब्टि होगी तो मिलन स्वामाविक रहेगा। 'कामायनी' में चिन्तित मनु मी विस्पृति श्रौर अवसाद का आहान करके नीरवता से चुप करने और चेतना से जाने तथा जहता से अपने अभाव-प्रस्त हृदय को पूर्ण करने की प्रार्थना करते हैं-

विस्मृति ग्रा, ग्रवसाव घर ले नीरवते वस चुप कर दे। चेतनते चलजा, जड़ता से ग्राम शून्य मेरा भर दे। ही अपनी मुक्ति देखता है। न संज्ञा रहेगी और न वेदना का अनुभव होगा। न रहेगा बाँस न बजेगी बाँसुरी। लेकिन किन की वेदना निरन्तर तीवता प्राप्त करती चली जाती है। किसी प्रकार प्रेम पात्र की स्मृति विस्पृति के गर्भ में लीन नहीं होती। जब सूरज, चाँद, सितारे अहश्य हो जाते हैं, और बिजली बादल में छिप जाती है तब भी विश्वरूपी मंदिर की मिणिदीप सहश यह वेदना अन्तर्ज्ञाला प्रकाश पुंज लिये जगती रहती है; अथाह सागर के तट पर खड़े पर्वत को शीश पर उठाये इस निस्तब्ध आकाश के नीचे सुन्त ज्वालामुखी जब शान्त पड़ा रहता है तब भी किन की अन्तर्ज्ञाला जलती रहती है। वस्तुतः वह व्यथित विश्व के पत्रभड़ को बासन्ती छुटा से युक्त बनाने वाली है। वह सदासुहागिन है और मानवता का श्रंगार है। यह वेदना, यह ज्वाला, यह ज्यथा ही मनुष्य को मनुष्य बनाने वाली है। वह बड़ा भाग्यशाली है, जिसे यह मिल जाय। किन ने अपनी उस ज्वाला के कारण दुखी संसार को अपने समीप समका है—

तेरे प्रकाश में चेतन— संसार वेदना वाला मेरे समीप होता है पाकर कुछ करुए उजाला।

उसके कारण दुखी प्राणी परिचित से लगते हैं स्प्रौर वे हदन का मूल्य चुकाने के लिए सब कुछ स्वीकार करने को प्रस्तुत हो जाते हैं। विना इस कल्याणी शीतल ज्वाला के संसार में सहृदयता का प्रवेश नहीं हो सकता इसलिये कवि कहता है—

निर्मम जगती को तेरा।

मंगलमय मिले उजाला।

इस जलते हुए हृदय की

कल्यागी जीतल ज्वाला?

प्रसाद के लिए यह चिर जीवन-संगिनि ग्रीर श्रभुमय रंगिणि दुख-दग्ध हृदय की वेदना सर्वाधिक महत्त्व की वस्तु है। प्रेम से उत्पन्न इस वेदना की किन ने जीवन, मृत्यु ग्रीर ग्रमरता का ग्राचार बताकर विश्व की नवजीवन देने वाला कहा है। वह चाहता है कि उसकी ग्राहें जागरण का गीत बन जाये, स्वप्न सत्य में परिवर्तित हो जाँग ग्रीर निराशा ग्राशा का रूप ले ले। ग्रांस की वर्षा से मुख दुख दोनों हरे रहें ग्रीर उसके कारण हृदय की सरिता में जीवन

की पाननता प्लावित होने लगे। यह प्रसाद का शैवागमों से प्राप्त ग्राशावाद है जो बौद्ध-दर्शन के दुःखवाद के समानान्तर चलता है। इसी से सुख दुख में सामंजस्य होता है। व्यष्टि श्रीर समष्टि की एकता का रूप यही है। इसी को श्रीर श्रधिक गहरा करने के लिये वे अपनी मनकी पीड़ाश्रों को पुष्प सदश हँसता देखने को उत्सुक होते हैं। न केवल मनुष्य वरन् कुमुदों का शशि के लिये रदन, जलनिधि का शशि छूने को मचलना, शैलमालात्रों की व्यथा, कलियों की पीड़ा, निराश और दुखी प्राणियों की उदासी, शुष्क सरिता का हाहाकार लघुदीप का रात भर जलकर बुक्त जाना ग्रादि जड़ चेतन सभी पदार्थों में वह श्रपनी वेदना को यात्रार्थ प्रेरित करता है ताकि सब के श्रमाव पूर्ण हो सकें। केवल अनेले को ही वेदना मरहम न बने वरन् समस्त विश्व का जीवन उससे सरस हो जाय और झाँखों के झाँसुओं की दो वूँदें सब की पंकिलता को हर लें। विश्व वन्धुत्व की इस कामना के साथ 'श्राँस्' समाप्त होता है। जैसे चट्टान को फोड़कर निकली जल-धारा बहुत देर तक पर्वत में लुकती-छिपती है श्रीर अपने जनक के मोह को छोड़ने में असमर्थ होकर उसी में लीन होने को विकल हो जाती है परन्तु पर-दुख-कातर पर्वत उसे मैदान में बहते हुए जन-समुदाय की हित साधिका बनने की प्रेरणा देकर आगे ठेलता देता है, जिससे वह कर्त व्य परायणता से तृप्ति लाभ करती महासागर की गोद में लीन हो वैसे ही प्रसाद के गंभीर हृदय से निकले हुए ब्राँसुब्रों की यह धारा रह रह कर उनके मानस को मयती रही है और उसके हर कोने को अपना निवास बनाने को उत्सुक बनी है परन्तु प्रसाद ने उसे पावनता, व्यापकत्व श्रीर गांभीर्य देने के लिये जन-कल्याण के लिये प्रेरित कर दिया है, जिससे कि वह ग्रमर होकर युग-युग तक अपनी शीतलता से मानव की प्रेम-वेदना की मुखरित करती रहे।

'श्राँस' का प्रतिपाद्य यही है। लेकिन यदि ग्राँस की भाषा शैली के सम्बन्ध में विचार न किया जाय तो श्राँस का प्रतिपाद्य विधयक विवेचन श्रध्रा ही रहेगा। कारण जैसे रीतिकालीन श्रंगार की एकांगिता श्रीर स्थूलना पर श्रांस की सार्व-भौम वेदना श्रीर स्ट्रमता ने विजय पाकर श्रांतुभृति पन्न को नई दिशा दी वैसे ही उसकी भाषा शैली ने भी लाज्ञिक प्रयोगों, सांकेतिक श्रमिव्यंजनात्रों श्रीर प्रतीकात्मक भाव-चित्रों से नवीन पथ-निर्माण किया। श्रस्त।

प्रसाद का व्यक्तित्व गंमीर या त्रीर वे प्रेम त्रीर सीन्दर्श के चित्रकार

थे। बहुधा प्रेम और सौंन्दर्भ के चित्रण में गंभीर स्वभाव वालों की रुचि नहीं होती और यदि होती भी है तो वे उसे बड़ी ही सावधानी के साथ लेते हैं। प्रसाद ने भी बहो किया। अपने प्रथम प्रेम की असफलता से उत्पन्न स्थिति के प्रकाशन में उन्होंने संयमित कला को प्रहण किया है। यह कला रीतिकालीन रूप सौन्दर्भ के स्पष्ट चित्रों से भिन्न है। दूसरा कारण यह है कि द्विवेदी युगीन पविन्त्रतावादी प्रवृत्ति का भी प्रसाद को भय था। रीतिकालीन अश्लीलता और द्विवेदी युगीन पवित्रता के बीच ऐसी रचना करना प्रसाद का ध्येय था जो प्रेम और सौंदर्भ का आदर्श रूप प्रस्तुत कर सके। इस प्रकार उनकी रचना नितानत मौलिक पथ का अनुसरण कर आगे बढ़ी।

उन्होंने अपनी व्यथा को विश्व में व्यात देखा है। जब मनुष्य दुखी होता है तो उसे सर्वत्र अपना ही दुख दिखाई देता है। प्रकृति के समस्त उपादान उसी में रंगे दिखाई देते हैं। उदाहरण के लिये मिलयानिल कि को इसिलिये विकलं और आह भरता दिखाई देता है कि उस मधु सौरभ (प्रिय के सौन्दर्य) की अनुभूति उसको हो चुको है और समुद्र मानो दुखी बसुधा के खारे आँ सुआं का हो बना है—

हि— द्याकुल उस मधु सौरभ ते मलयानिल घीरे-घीरे निश्वास छोड़ जाता है ग्रब विरह तरंगिनि तीरे

अपने कारे आँसू से करणा का सागर भरती

X

कभी विरही को अन्य सब सुखी दिखते हैं और स्वयं को वह सर्वाधिक अभागा अनुभव करता है। जो विरोध या (Contrast) द्वारा भी किव अपनी न्यथा प्रकट करता है। नीचे के छन्द में चिकत होकर पुकारने वाला चातक और श्यामा (कोकिल) की रसीली ध्वनि एक और है और किव की अअसिक्त करुणा कथा दूसरी और है—

भातक की चिकत पुकार इयाम-ध्वनि सरस रसीली

# मेरी करुणाद कथा की टुकड़ी आँसू से गीली।

इसी प्रणाली से कभी वह अपने में बल-प्रेरणा भी भरता है। विरह में व्यथित वह टूटते तारे से यह पाठ पढ़ना चाहता है कि इस दुःख के समय में वह आयों में आँसून लाये—

प्रपने आँसू की अंजित आँखों में भर क्यों पीता नक्षत्र पतन के क्ष्मण में उज्जान होकर है जीता

विरोधाभास श्रलंकार को भी उन्होंने श्रपने ढंग से श्रपनाया है। 'शीतल ज्वाला जलती है ईधन होता हम जल का' या 'श्राँस से धुला निखरता, यह रंग श्रनोखा कैसा' में उसी की भलक है। कहीं कहीं प्रतीकात्मकता श्रौर विरोधाभास दोनों को एक करके भी नवीनता उत्पन्न की है। जैसे—

है चन्द्र - हृदय में बैठा उस शीतल किरण सहारे सौदर्न्य-सुघा बिलहारी चुगता चकोर श्रंगारे

यहाँ चन्द्र (प्रेम पात्र) शीतल किरण (सुखद सौंदर्य) चकोर (प्रेमी) आंगरे (विरह वेदना) के प्रतीक हैं। ऐसा सुन्दर प्रेमपात्र हृदय में है फिर भी प्रेमी कष्ट पाता है, यह विरोधामास है।

कभी कभी अपनी विघाद मयी स्थिति के चित्रण के लिये कवि जल-थल और नम तीनों को एक साथ ले लेता है—

बुल-बुले सिन्धु के फूटे नक्षत्र मालिका टूटी नभ मुक्त-कुन्तला घरणी विकलाई देती लूटी

यहाँ समुद्र में बुदबुदों का उठना, श्राकाश से नचत्रों का टूटना श्रीर नम रूपी खुले वालों वाली धरिणी का छुटा हुश्रा रूप प्रत्यच है इसके साथ प्रतीकात्मक श्रथं भी निहित है जो इस प्रकार है ''बुलबुले उमंगे हैं, सिन्धु हुद्य है, नचत्र मालिका श्राँस है, नम मुक्त कुन्तलाधर ही किव का विषाद मय लच्या ग्रीर प्रतीक का कवि सर्वत्र प्रयोग करता है। रूपक, रूप-कातिशयोक्ति ग्रीर उपमा उसके ग्रन्य प्रिय ग्रलंकार हैं। विरोधामास की बात तो कही ही जा चुकी है। वह 'शीतल ज्वाला' या 'कठोर कोमलता' में ही नहीं है प्रतीकों के साथ पूरे छन्द में भी है। बहुधा ऐसा भी होता है कि किव प्रयम दो या तीन पंक्तियों में सीधी सादी बात कहता है ग्रीर ग्रन्तिम पंक्ति में एक प्रतीक रखकर पूरे छन्द को ग्रलोकित कर देता है। ऐसा प्रकृति वर्णन में ग्राधिक होता है। कहीं-कहीं ग्रमूर्त ग्रीर मूर्त उपमान एक ही छन्द में साथ चलते हैं जिससे नवीनता ग्रा जाती है। जैसे—

> श्रीभलाषा के मानस में, सरसिज-सी श्रांखें खोलो, नचुपों से मजु गुंजारो, कलख से फिर कुछ बोलो,

यहाँ 'श्रमिलाषा के मानस' के श्रातिरिक्त और सब मूर्त उपमान हैं। किन का श्रमिप्राय है कि मेरे श्रमिलाषाओं से पूर्ण हृदय में तुम कमल सी श्रांखें खोलो, मधुपों-से गुंजन करो श्रीर कलरव से बोलो। श्रमिप्राय यह कि मेरा हृदय तुम्हें इस रूप में देखने की श्रमिलाषा रखता है।

सारांश यह है कि श्राँस की शैली में रीतिकालीन श्रलंकारिक शैली श्रीर छायावादी लाचिशिक मूर्तिमत्ता दोनों का गंगा यमुनी संगम है। वह मावानुमोदित है पर किसी निश्चित रूपरेखा से नहीं इसीलिये प्रत्येक छन्द श्रपने प्रमाव को हृदय में उतारने में सफल हैं। कहीं कहीं भाषा में व्याकरण दोष भी प्रमाव को हृदय में उतारने में सफल हैं। कहीं कहीं भाषा में व्याकरण दोष भी है पर वे नगएय हैं। श्रर्थ गाम्भीय की दृष्टि से 'श्राँस' श्रपना विशिष्ट स्थान रखता है। इस समभते हैं कि उसकी श्रनुभूति की गहराई श्रीर श्रमिव्यक्ति का कला तमक होना दोनों ने एक साथ मिलकर ही 'श्राँस' को सहदयों का हृदय-हार बना तिया है।

## कामायनी का रचना-विधान

डा॰ रामानन्द तिवारी शास्त्री एम॰ ए॰; डी॰ फिल्॰,

श्रुँभे जो के प्रसिद्ध दार्शनिक श्रीर साहित्यकार वर्नार्ड बोसान्क्वेट (Bernard Bosanquet) ने श्रपने "सौन्दर्य शास्त्र के इतिहास" (A History of Aesthetic) में दान्ते के महान् ग्रन्थ ''डिवाइन कौमेडी'' (Divine comedy) की एक महत्वपूर्ण विशेषता की श्रोर संकेत किया है। बौसान्क्वेट के श्रनुसार 'डिवाइन कौमेडी' को काव्य श्रथवा साहित्य को किसी भी परिचित श्रीर परम्परागत विभाग में सम्मिलित करना कठिन है। (पृष्ठ १५२-१५३)। डिवाइन कौमेडी का साहित्यकरूप पूर्णतः निराला श्रीर श्रपूर्व है। सामान्यतः 'डिवाइन कौमेडी' का रूप काव्य कहा जा सकता है, क्योंकि वह छन्दोवद्ध कविता की शैलो में है। किन्तु इस प्रकार कविता की शैलो में नाटक भी लिखे गये हैं। शेक्सपियर के सभी नाटक कविता की पद्यमय शैली में हैं। छन्दोवद्ध काव्य एक वड़ी श्रीर व्यापक कोटि है। नाटक, महाकाव्य, गीतिकाव्य, नीतिकाव्य श्रादि श्रनेक श्रेणियाँ इस व्यापक कोटि के श्रन्तर्गत है। इन में से किसी भी एक श्रेणी में, ''डिवाइन कौमेडी'' का सम्मिलित नहीं किया जा सकता।

स्वयं दान्ते ने अपने प्रन्य को कौमेडी का नाम दिया है। किन्तु उसे प्रचलित अर्थ में कौमेडी कहना अधिक उचित नहीं हैं। कौमेडी नाटक का एक
रूप है, जो सुखान्त होता है। "डिवाइन कौमेडी" को नाटक नहीं कहा जा
सकता। उस में नाटक की सन्धियों और एकताओं का समुचित निर्वाह नहीं
है और न नाटक के समान किया और चिरित्र की प्रधानता है। दान्ते ने केवल
सुखान्त होने के कारण उसका नाम कौमेडी रक्खा है। एक दूसरा कारण यह
है कि "डिवाइन कौमेडी" प्राचीन ट्रेजडी की शिण्ट भाषा और
गम्भीर शैली की तुलना में लोक भाषा की नम्र शैली में लिखी गई है।
भाषा और शैली में प्राचीन ट्रेजडी से भिन्न होने के कारण भी दान्ते
ने अपने ग्रंथ को कौमेडी का नाम दिया। किन्तु यह स्पष्ट है कि जब वह नाटक
नहीं है, उसे कौमेडी कहना उचित नहीं है। यह सुखान्त अवश्य है, किन्तु नाटक
की किसी श्रेणी के अन्तर्गत नहीं है।

''डिवाइड कौमेडी'' को महाकान्य भी नहीं कहा जा सकता। ग्रेंग्रेजी में महाकान्य को ऐपिक (Epic) कहा जाता है। पश्चिमी कान्य-शास्त्र की परिभाषा के ग्रनुसार ऐपिक एक उदात शैली की रचना है, जिसकी विभिन्न घटनाग्रों के ग्रंग समग्र न्यवस्था में समवेत रहते हैं। ''डिवाइन कौमेडी'' में ऐसी समवेत व्यवस्था नहीं है। क्रिया के ग्रभाव के कारण उसे रोमांस कहना भी उचित नहीं है। उसे नीतिकान्य कहना न्यर्थ है क्योंकि नीति का ग्रमिधान उसका मुख्य उद्देश्य नहीं है। उसे गीतिकान्य भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि उसमें कुछ गीत-तत्वों के रहते हुए भी ऐतिहासिक तथा ग्रान्य तत्वों की प्रजुरता है।

किन्तु 'डिवाइन कौमेडी' कोई रूपहीन रचना नहीं है। उसमें अपनी एक व्यवस्था है। उसका एक निराला और अपूर्व रूप है। काव्य की परिचित श्रेणियों में गएय न होते हुए भी वह एक अद्भुत काव्य है। व्यक्तिगत होते हुए भी उसके भाव का उद्देश्य सार्वभौम है। बोसान्क्वेट के अद्भुतार व्यक्ति और विश्व के भागों के परिपूर्ण समन्वय की व्यंजना होने के कारण ''डिवाइन कौमेडी'' कला और काव्य के उत्कृष्टतम रूप का उदाहरण है। किसी परम्परागत श्रेणी के अन्तर्गत परिगएय न होते हुए भी वह काव्य का एक अनन्य, अपूर्व और उत्कृष्ट रूप है।

हिन्दी साहित्य में जयशंकर प्रसाद की 'कामायनी' दान्ते की 'डिवाइन कौमेडी' के समान ही एक उत्कृष्ट और अनमोल कृति है। 'डिवाइन कौमेडी' के समान ही 'कामामनी' का रूप भी असाधारण और अपूर्व है। आधुनिक हिन्दी आलोचना में सामान्यतः 'कामायनी' को एक महाकाव्य माना जाता है। 'कामायनी' में 'महाकाव्य' के अनेक गुण हैं। किन्तु वह महाकाव्य को परिभाषा के पूर्णतः अनुरूप नहीं है। वह सर्ग वद काव्य है तथा उसका कथानक पौराणिक अथवा ऐतिहासिक है। किन्तु उसका नायक धीरोदत्त नहीं है। 'कामायनी' का कथा भाग स्वरूप है। उसमें महाकाव्य के लिए अभीध्य प्रभात, संध्या, पर्वत आदि के वर्णनों के प्रसंग अवश्य हैं, किन्तु परिचित महाकाव्यों की भाँति वर्णनों का प्रधान्य नहीं है। वर्णन की प्रचुरता के कारण महाकाव्य की गति मन्थर होती है। 'कामायनी' के प्रवन्ध और भाषा दोनों में गतिशीलता बहुत है। इसके अतिरिक्त 'कामायनी' में गीतितत्व इतना अधिक है कि उसे महाकाव्य कहना जितना उचित है, उतने ही औचित्य के साथ उसे गीतिकाव्य कहा जा सकता है। 'निर्वेद' सर्ग के एक गीत तथा 'इड़ा' और 'दर्शन' सर्गों के पूर्णतः गीतिमय प्रवन्ध के आतिरिक्त 'कामायनी' के अन्य

सर्गों की शैली, भाषा भाषपद्धित ग्रादि महाकान्य की ग्रपेत्ता गीतिकान्य के ग्रधिक ग्रमुलप है। उसमें महाकान्य के ग्रमुलप पात्रों, भावों ग्रीर वर्णनों की मूर्तिमत्ता की ग्रपेत्ता छायावादी गीतिकान्य की शैली ग्रीर भावमंगिमा ग्रधिक है। ग्रॅंग्रेजी 'ऐपिक' की मूर्तभावना तथा भन्य ग्रीर ग्रलंकत शैली भी 'कामायनी' को ग्रसफल महाकान्य कहना ग्रमुचित है। किव का उद्देश्य स्पष्टतः किसी परम्परा गत परि-भोषा के ग्रमुलप महाकान्य की रचना करना नहीं था, यद्यपि उसमें महाकान्य के ग्रमेक ग्रंगों का निर्वाह हुन्ना है तथा सर्वत्र महान् कान्य का उदात्त ग्रीर उच्च घरातल है।

यद्यपि 'कामायनी' के दो सर्ग (इड़ा श्रौर दर्शन) पूर्णतः गीतों में हैं, फिर भी 'कामायनी' पूर्णतः गीतिकाव्य नहीं है। यदि महाकाव्य के लिए 'कामायनी' का कथानक स्वल्प है तो गीतिकाव्य के लिए श्रधिक है। गीतिकाव्य भावना श्रौर संगीत प्रधान होता है। 'कामायनी' में दोनों तत्व पर्याप्त होते हुए भी किया, वार्तालाप, वर्णन श्रौर कथा का परिमाण इतना है, जितना गीतिकाव्य के श्रानुरूप नहीं है। श्रुग्रेजी के 'वैलड' (Ballad) में गीतितत्व श्रौर कथातत्व का समन्वय होता है—किन्तु वैलड का सौन्दर्य उसकी लघुता में हैं। सम्पूर्ण 'कामायनी' को 'वैलड' कहना उचित नहीं है। दूसरे 'वैलड' एक लोक शैली की सरल कृति होती है, 'कामायनी' को शिष्ट श्रौर गम्भीर शैली उसके विपरीत है।

'कामायनी' में वार्तालाप बहुत हैं, फिर भी उसे नाटक नहीं कहा जा सकता। नाटक के योग्य किया और संघर्ष उसमें नहीं है। यद्यपि उसमें सिवयों के नाटकीय कम का सूत्र अवश्य मिलता है। उसके आरम्भ, उत्कर्ष और परिशाम का नाटकोचित अनुक्रम है। फिर भी नाटक की भाँति किया और वार्तालाप 'कामायनी' का सर्वस्व नहीं है। प्रसाद के नाटककार की प्रतिभा का पूर्ण वरदान 'कामायनी' को मिला है। फिर भी चिन्तन, वर्णन आदि का 'कामायनी' में जो स्थान है, वह नाटक में सम्भव नहीं है।

किया-प्रधान न होने के कारण श्रेंग्रेजी काव्य विभाजन के श्रनुरूप उसे रोमांस भी नहीं कहा जा सकता । मनु श्रीर श्रद्धा के प्रारम्भिक मिलन में श्रीर सारस्वत प्रदेश के मनु के पराक्रम में बहुत कुछ रोमांस की भावना श्रीर किया है। फिर भी 'कामायनी' के समान गम्भीर उदात श्रीर विचार-प्रधान काव्य को रोमांस कहना उचित नहीं। 'कामायनी' में नीतित्व बहुत है, किन्तु नीति उसका उदेश्य नहीं है। श्रदा वह नीति-काव्य भी नहीं है। सुसान्त श्रीर दुसान्त का निर्णय यदि फल के श्राधार पर ही किया जाता है, तब तो प्रसाद की सभी

रचनायें सुखान्त हैं। ग्रन्यथा उनमें दुःख ग्रौर करुणा का भी ग्रंश बहुत है। प्रसाद के नाटकों की भाँति 'कामायनी' को भी सुखमय या दुःखमय कहना एकांगी कथन है।

श्रस्तु, परिचित श्रीर परम्परागत परिभाषा के श्रमुरूप 'कामायनी' को महाकाव्य, गीतिकाव्य, रोमांस, नाटक, नीतिकाव्य त्रादि किसी भी एक कोटि में परिगणित करना कठिन है। 'कामायनी' के रूप का यह लच्छ बहुत कुछ दान्ते की 'डिवाइन कौमेडी' के ही समान है। किन्तु दोनों में एक महान श्रन्तर है। 'डिवाइन कौमेडी' में काव्य की किसी भी कोटि के लच्चणों की प्रचुरता नहीं है। उन लहाणों के पर्याप्त परिमाण में न मिलने के कारण ही बोसान्क्वेट ने उसे काव्य की यथायंथ कोटियों से पृथक किया है । किन्तु कामा-यनीं की गति इसके विपरीत है। वह पूर्णतः महाकाव्य, गीतिकाव्य, रोमांस, नाटक अथवा नीतिकाव्य नहीं है, फिर भी उसमें इन सबके लज्ज और तत्व प्रचुरमात्रा में पाये जाते हैं। इनकी प्रचुरता होते हुए भी वह किसी कोटि में नहीं है। 'कामायनी' में काव्य के सभी रूपों का (संकर नहीं) समन्वय है। यह समन्वय ही 'कामायनी' का अपूर्व रूप है। 'कामायनी' का यह अपूर्व रूप प्रसाद की सर्वतोमुखी प्रतिमा का वरदान है। वे एक महान् कवि, नाटककार, गीतिकार श्रीर नीतिकार थे। रोमांस की किया उनके ऐतिहासिक नाटककार की श्रोर. भावना उनके छायाव दी गीतिकवि की विशेषता थी। 'कामायनी' उनकी अंतिम रचना है। उसमें उनकी प्रतिभा की समस्त सम्पन्न शक्तियों और कान्य के समस्त रूपों का ग्रद्भुत ग्रीर ग्रपूर्व समन्वय है। जहाँ 'डिवाइन कौमेडी' विभिन्न काव्य कोटियों के लज्ञणों के ग्रभाव के कारण किसी भी श्रेणी में परिगणित नहीं की जा सकती, वहाँ 'कामायनी' के उन लच्यों की प्रचुरता होते हुए भी वह एक विलत्या कृति है। महाकाव्य की उदात्तता, गम्भीरता और वर्णनात्मकताः गीतिकाच्य की साव-प्रवणता, तीव्रता और संगीतमयता; नाटक की किया, गति, वार्तालाप क्रीर सन्धियों; रोमांस की क्रिया, भावकता क्रीर क्रल्पकथात्व तथा नीतिकाच्य की श्रेयशीलता, साधना श्रीर शिचा त्रादि काव्य के विविध रूपों के विविध तत्वों की प्रचुरता के समन्वय से सम्पन्न 'कामायनी' साहित्य की एक अपूर्व अदितीय और अनमोल विधि है।

## कामायनी में व्यापक जीवन-हिष्ट

डा॰ विजयेन्द्र स्नातक

भारतीय दर्शन अध्यात्म मूलक होने के कारण व्यक्ति के आत्म निकास को प्रमुखता देते हैं। मूलतः प्रत्येक व्यक्ति का विकास आत्म निष्ठ है। आत्म निकास के द्वारा ही समाज या समष्टि का निकास सम्भव है अतः व्यष्टि-साधना ही इन दर्शनों का प्रतिपाद्य रहा है, वेदान्त और योग दर्शन तो व्यष्टि-परक-साधना के द्वारा ही आत्मज्ञान को स्वीकार करते हैं, साधना की दृष्टि से व्यक्ति की प्रमुखता उचित ही हैं; साधना के त्वेत्र में व्यक्ति की अपनी स्वतंत्र सत्ता है, व्यक्ति एक इकाई है अतः व्यष्टि-निकास को प्राथमिकता मिलना स्वाभाविक है। शैंन-दर्शन में मी, साधना के ज्वेत्र में, व्यक्ति का स्थान प्रमुख है, कायिक साधना का मेर दंड तो व्यक्ति होता ही है, मानसिक चिन्तन के ज्वेत्र में भी समष्टि-भावना को कोई स्थान प्राप्त नहीं है, नैतिक परिवेशों में समिष्टि का व्यष्टि से सम्पर्क है किन्तु वह दर्शन की गम्भीरता तक नहीं पहुँचता, महाचिति शक्ति के परमानन्द में लीन होने वाला आत्मा व्यक्ति सत्ता का तव तक परिहार नहीं करता जब तक वह अपने सोपाधिक बंधनों को उण्छित्र नहीं कर लेता, अतः शिवाकां ज्ञी साधक को आत्मानिष्ठ होकर ही परमात्म चिन्तन करना पड़ता है।

वौद्ध दर्शन में व्यक्ति-सीमात्रों को व्यापक रूप दिया गया है त्रतः बौद्ध हिंदि श्रन्य भारतीय दर्शनों से भिन्न है, व्यव्हि-साधना के लिए तृष्णात्त्र्य या दुख समुत्पाद का विधान करते समय भी समिष्ट मूलक करुणा को छोड़ा नहीं गया है। बुद्ध की शरण में जाने का विधान करते समय संघ श्रीर धर्म की शरण में जाने की श्रनिवार्थता व्यव्हि सीमाश्रों से वाहर व्यापक रूप से समिष्टि का ही प्रहूण समक्ता चाहिए। गौतम बुद्ध के धर्म प्रवर्जन के साथ ही घोषित कर दिया था कि करुणा मूलक धर्म व्यक्तिगत कल्याण का श्रिभिनवेशी न होकर समुदाय का श्रम्युदय लेकर श्राया है। गौतम बुद्ध का नैरात्म्यवाद इसका प्रेरक तत्त्व न था वरन समिष्ट विकास या प्राणिमात्र के कल्याण को व्यापक कल्पना ने इस तात्विक जीवन हिन्द को गौतम के श्रन्तः करण में उत्पन्न किया था। कामायनी की रचना करते समय तत्त्वदर्शी किव प्रसाद ने वैयक्तिक श्रात्म विकास की सीमित हिन्द

तथा समिष्टि कल्याण की व्यापक दृष्टि के दोनों पत्तों पर विचार किया था।

ग्रास्तिक दृष्टि रखने वाले शैव उगासक के लिए यह प्रश्न बड़ा जिटिज था कि वह
व्यिष्टि-साधना के परम्परानुमोदित ग्रध्यात्मवाद को स्वीकार करे या व्यापक जीवन
दृष्टि को ग्रंगीकार करता हुन्या वैयक्तिक विकास को उसका पोषक ग्रंग बना
कर काव्य सर्जन करे। निश्चय ही प्रसाद ने व्यापक जीवन दृष्टि स्वीकार करते
हुए कामायनी में समिष्टि सुख या सर्वभूत-हित की भावना को प्रमुख स्थान
दिया।

ऋध्यात्म विद्या के प्रतिपादक ग्रंथ उपनिषदों में व्यक्ति साधना विधान अपेत्ताकृत व्यापक आधार फलक पर हुआ है। व्यक्ति का साध्य तत्त्व केवल उसी का कल्याण करने वाला कोई सीमित भाव न होकर समध्टि कल्याण का प्रतीक है। उपनिषदों की आत्म-साधना को प्रसाद ने इसी कारण प्रहण किया कि उसकी न्यापकता ने उनकी न्यापक जीवन दृष्टि को प्रसाद के लिए पूर्ण ग्रवकाश था, यदि वह संकुचित हिन्द होती तो निश्चय ही उसे प्रसाद जी स्वीकार न करते। छान्दोग्य उपनिषद् के सप्तम प्रपाठक में नारद स्त्रीर सनन्कुमार संवाद के प्रसंग में भूमातत्व का विवेचन हुआ है, प्रसाद जी ने साधक के लिए इसी भूमातत्व को सुल का प्रतोक मानकर उपस्थित किया है। भूमा शब्द का शाब्दिक या व्युत्पत्तिपरक ग्रर्थं व्यापकता या अतिशयता का योतन कराने वाला है। इसी व्यापक ग्रर्थ को लस्य करके प्रसाद जी ने 'भूमा का मधुमय दान' कामायनी के श्रद्धा सर्ग में प्रस्तुत किया है। उपनिषदों में प्रतिपादित 'भूमैव मुखमस्ति, नाल्पे मुखमस्ति' का तात्विक वोध प्रसाद जी को था ग्रातः उन्होंने ऋत तत्त्व के साथ इसका सम्बन्ध स्थापित करते हुए इसी को वरेएय माना। व्यष्टि विकास की भावना चाहे वह साधना की किसी भी उदात्त कोटि तक पहुँची हुई क्यों न हो -संकीर्ण दृष्टि ही है। समष्टि में व्यष्टि पर्यवसित होकर सबके सुख को अपना सुख मानने का आनन्द प्राप्त करता है अतः वही व्यापक जीवन दृष्टि सञ्ची और यथार्थ दृष्टि है। भूतिहत-मत्यन्तम्' मान कर चलने से जो व्यापक सुख वर्षा होता है व्यक्ति-सीमात्रों में त्राबद श्रात्म चेतना से सम्भव नहीं है। त्रातः यह समझना कि प्रसाद ने कामा-यनी में किसी व्यक्ति विकास की भावना की स्थापित किया है या कामायनी का मन्तव्य व्यक्ति निष्ठ है, सर्वथा अमपूर्ण और कवि के मन्तव्य के विपरीत है। अपने इस कथन की पुब्टि में कामायनी से कतिपय उद्धरण प्रस्तुत करना कदाचित् अप्रा-संगिक न होगा।

श्रद्धा सर्ग में व्याकुल मनु को सांत्वना देती हुई श्रद्धा की उक्तियों में एक

न्यापक जीवन हिंट ब्राद्योपानत काँक रही है। ज्यक्ति सीमाओं में उलके हुए ब्रह्मारी मूढ़ मनु को प्रवोधती हुई श्रद्धा कहती है कि इस संसार में समस्त किया न्यापार एक विराट्य हैं जिसे पूर्ण करने के लिए संकुचित हिंदि से काम नहीं चलेगा। जब तक तुम ब्रात्म विस्तार नहीं करोगे—श्रपने से वाहर दूसरों को—समाज को नहीं देखोंगे तुम्हारा कल्याण सम्भव नहीं है। मानवता को विजयिनी बनाने के लिए शक्ति के विखरे हुए कणों को एक बरना होगा—उनका सामूहिक धरातल पर समन्वय करना होगा। केवल न्यक्तिवादी बने रहने से तुम्हारा अपना कल्याण भी सम्भव नहीं है।

इसी प्रकार कर्म सर्ग में मनु ग्रौर श्रद्धा का संवाद इसी तथ्य को उद्घाटित करने वाला है। मनु ग्रात्म सुख भोगी वनकर व्यक्ति निष्ठ बना रहना चाहता है। ग्रात्म सुख को श्रद्धा उल्ल्वल मानवता नहीं मानती वरन् उसे जड़ शवता समकती है—

"मनु क्या यही तुम्हारी होगी, उज्जवल नव मानवता। जिसमें सब कुछ ले लेना ही हन्त! बची क्या शवता।।"

इतना ही नहीं, मनु को निरुत्तर करती हुई व्यापक जीवन-दृष्टि का सम्पूर्ण चित्र श्रदा ने स्वय प्रस्तुत किया है। वह स्पष्ट शब्दों में कहती है कि ख्रात्म साधना ख्रीर ख्रात्म सुख में जीन मानव ख्रपना भी विकास नहीं कर सकता, समिष्टि हित तो दूर की बात है। ख्रात्म सुख के लिए व्यापक पर सुख की सृष्टि नितान्त ख्राव- श्रवक है। जो सकीण दृष्टि वाले ख्रात्म सुख की साधना को ही सब दुख्य मान बैठते हैं, वे न तो ख्रपना कल्याण कर सकते हैं ख्रीर न समाज को सुखी बनाते हैं।

'ग्रपने में सब कुछ भर फैसें
व्यक्ति विकास फरेगा।
यह एकान्त स्वार्थ भीषरण है
ग्रपना नाश करेगा।।"
सुख को सीमित कर ग्रपने में,
केवल दुख छोड़ोगे।
इतर प्राणियों की पीड़ा लख,
ग्रपना मुँह मोड़ोगे।"

व्यापक जीवन दृष्टि के लिए ग्रिहिंसक एवं करुणा परायण होना नितान्त ग्रावश्यक है। बौद्ध धर्म की करुण भावना का प्रतिपादन ईर्ष्या सर्ग में श्रद्धा द्वारा प्रसाद जी ने कराया है। श्रद्धा प्रत्येक प्राणी को जीवनाधिकार देती हुई व्यंग्य करती है कि यदि मनुष्य ग्रान्य प्राणियों से ग्रपने को श्रेष्ठ मानता है तो उसका यह परम पावन कर्त्तव्य है कि वह इतर प्राणियों की जीवन-यात्रा को सुखी ग्रौर निर्भय बनाने में योग देने वाला हो।

'कामायनी' में देवता श्रों का वर्णन चिन्ता सर्ग में जिस रूप में किया गया है वह संकुचित दृष्टि वाले श्रात्म सुखलीन प्राणी हैं। मनु उन्हीं देवता श्रों में से बचे हुए व्यक्ति हैं। उनकी जीवन दृष्टि श्रात्म सुखलीन साधक की जीवन दृष्टि है जिसमें परिवर्तन लाना कि को श्रमीष्ट है। दूसरे शब्दों में मनु का परिकार कर उसे व्यापक जीवन दृष्टि वाला व्यक्ति बनाना ही कामायनी का प्रतिपाद्य है। यह केवल प्राचीन कथानक की कथा-कल्पना पर श्राधृत नहीं हो सकता था। कि ने युग-चेतना के प्रकाश में श्रपनी उपज्ञात प्रतिभा श्रीर कल्पना से इस युग के श्रनुक्ल मनु को संप्र्य की भूमिका में प्रस्तुत किया है। मनु का संपर्य जिस सीमा में चित्रित किया गया है वह युगीन समस्याश्रों से बहुत दूर नहीं पड़ता, श्रतः पाठक के समस् युग श्रीर युगीन समस्याश्रों के साथ चिन्ताधारा का वह रूप सामने रहता है जिससे वह भलीभाँति परिचित है।

इड़ा सर्ग में भी प्रसाद जी ने ज्यापक जीवन दृष्टि की स्थापना की है और आतम सुख या आतम विकास से वढ़कर समिष्टि सुख को स्थान दिया है। 'दुख देगी यह संकुचित दृष्टि' कहकर द्वयता की भावना रखने वाली इड़ा को धिकारा ही है। संघर्ष सर्ग में पुनः ज्यक्ति चेतना के ऊपर समिष्ट चेतना की कामना की गई है। एक व्यक्ति का अधिकार जो व्यक्तिनिष्ट भावना रखने वाला मनु का सदा रहा है, किव को स्वीकार्य नहीं है। जीवन का उपयोग यही है कि समाज का कल्याण साधन उसके द्वारा वन पड़े, अन्यथा जीवन व्यर्थ है—

'लोक मुखी हो ग्राश्रय ले यदि उस छाया में, प्राण सहश तो रमो राष्ट्र की इस काया में। देश कल्पना काल परिधि में होती लय है, काल खोजता महा चेतना में निज लय है। कितिज पटी को उठा बढ़ो ब्रह्मांड विवर मैं। गुंजारित घन नाद सुनो इस विश्व कुहुर में।।" X

त्रानन्द सर्ग में जिस लोक का चित्र प्रसाद जी ने श्रांकित किया है वह विराट् जीवन दर्शन वाला लोक है जहाँ किसी एक व्यक्ति की सुख सीमाश्रों का आग्रह न होकर समष्टि हित की सार्वभौम कामना है।

शापित न यहाँ है कोई, तापित पापी न यहाँ है। जीवन वसुधा समतल है, समरस है जो कि जहाँ है।

सब भेद भाव भुलवा कर
दुख सुख को हत्य बनाता
मानव कह रे 'यह मैं हूँ,
यह विश्व नीड बन जाता"

संत्प में, कामायनी के प्रणयन करते समय किव का अन्तर्भन में यह विचार अवश्य रहा है कि वह एक ऐसी उदात्त और व्यापक जीवन दृष्टि इस काव्य के माध्यम से प्रस्तुत करें जो संघर्ष, स्वार्थ, प्रतारणा और संकीर्णता के अग में भूले मटके मानव को आलोक पथ दिखा सके। यदि व्यक्तिनिष्ट भावना के आधार पर कोरा अध्यात्म पथ हो किव को प्रशस्त करना होता तो वह अगचेतना की भूमिका उपस्थित न करके केवल पुरातन इतिवृत्त के आधार पर भारतीय दर्शनों की दृष्टि तक ही अपने को सीमित बनाए रखता। किन्तु किव के सामने व्यापक दितिज का उसी में उसे विचरण करना था। कदाचित् वर्तमान अग की मानव जाति के लिए यही उपयोगी और आवश्यक भी था।

## कामायनी में दार्शनिकता

100

डा० द्वारिकाप्रसाद एम० ए०, पी-एच० डी०

'कामायनी' की दार्शनिक विचारधारा प्रमुख रूप से काश्मीर के प्रत्यिभज्ञादर्शन से अनुप्राणित है। प्रत्यिभज्ञादर्शन में आत्मा को विमर्श रूपिणी, पराशक्ति, चिति, स्वतन्त्ररूपा, विश्वोत्तीर्ण परमानन्दमय, सर्वकृत, सर्वज्ञ आदि माना गया है। उसे नित्यशः पंचकृत्य करने वाली आर्थात् सृष्टि, स्थिति, संहार, तिरोधान एवं अनुप्रह नामंक पंच कमों में लीन रहने वाली वतलाया गया है। उसके प्रमुख रूप से परमशिव या महाचिति नाम दिये गये हैं और उसकी अनन्त शिक्याँ मानी गई हैं, जिनमें से चित्, आनन्द, इच्छा, ज्ञान और किया ये पाँच प्रमुख शक्तियाँ हैं, जिनमें से चित्, आनन्द, इच्छा, ज्ञान और किया ये पाँच प्रमुख शक्तियाँ हैं, जिनके द्वारा वह महाचिति विश्व के उन्मीलन एवं निमीलन में व्यस्त रह कर एवं नित्य लीलामयी होकर आनन्द किया करती है। 'कामायनी' में भी लिखा हैं:—

'कर रही लीलामय ग्रानन्द महाचिति सजग गई सी व्यस्त, विश्व का उन्मीलन ग्राभराम इसी में सब होते ग्रनुरक्त।"

प्रत्यभिशादर्शन में जीव के बारे में लिखा है कि जब वह आत्मा आण्व, कार्म तथा मायीय नामक तीन प्रकार के मलों एवं माया, कला, विद्या, राग, काल एवं नियति नामक षट् कंचुकों से आवृत्त होती है, तब इसे 'जीव' संशा प्राप्त होती है। उस समय उक्त मल एवं कंचुक रूपी पाशों से आवद्ध होने के कारण यह जीव 'प्शु' भी कहलाता है। इसे प्रमाता, आणु, पुमान या पुरुष भी कहते हैं। इस जीव की विमुक्ति के लिए प्रत्यभिशादर्शन में तीन उपाय बतलाए गये हैं—शाम्भव, शाक्त एवं आण्व। शांभव उपाय में जिस समय गुरु दीना देकर शिष्य को 'शिवोऽहम,' की मंत्र देता है, तो इस मंत्र के सुनते ही जीवात्मा में 'शिवोऽहम,' का आवेश हो जाता है और वह स्वयं को शित्र या आत्मा का स्वरूप मानने लगता है। उसे उसी न्या यह शान हो जाता है कि यह सम्पूर्ण विश्व मुम्म से ही उदित हुआ है, मुक्तमें हो प्रतिबिग्वत है और मुक्त से सर्वथा अभिन्न है। दूसरे शाक्तोपाय में निरंतर ध्यान, पूजा, अर्चना द्वारा जीवात्मा अपने विकल्प रूपी दर्पण में बार-बार आने स्वरूप का सानात्कार करता है। उस समय उसमें कुछ भेद-बुद्ध और कुछ अभेद-बुद्ध रहती है। किन्तु निरंतर अभ्यास के द्वारा भेद

बुद्धि का नाश होकर पूर्ण अभेदत्व की प्राप्ति हो जाती है। तीसरा आग्राग्वोपाय वह है, जिसमें जीवातमा पहले तो विकल्पपूर्ण रहता है तथा जड़ श्रीर चेतन में 🍮 भेद मानता रहता है। परन्तु दीचा, मंत्रोंचारण, जप, पूजा ग्रादि के द्वारा उसकी मेद-युद्धि नष्ट होने लगती है श्रीर श्रन्त में जड़-चेतन का मेद भी विलीन होकर उसे सर्वत्र एक चैतन्य का साज्ञात्कार होने लगता है। 'कामायनी' में प्रसाद जी ने भी मनु का वर्णन करते हुए पहले उन्हें तीनों मलों एवं पट् कंचुकों. से ऋावृत एक साधारण जीव की भाँति भेद-बुद्धि प्रधान ऋंकित किया है। 'निर्वेद' सर्ग तक मनु की 'आण्य स्थिति' ही चलती है और वे सभी पदार्थीं 💢 एवं प्राणियों को ग्रथने से भिन्न मानकर जीवन-यापन करते हैं। 'निवेंद' सर्ग से लेकर 'रहस्य' सर्ग तक उनकी भेद-अभेद प्रधान शाक्त-स्थिति है, जिसमें एक स्रोर वे तप, या अर्चना द्वारा शिव का साज्ञात्कार करते हैं स्रीर दूसरी स्रोर संसार से खिंचे हुए भी दिखाई देते हैं। परन्तु जब श्रद्धा अपनी मुस्कान से इच्छा, ज्ञान श्रीर किया के त्रिकोण को मिलाकर एक कर देती है, उसी ज्ञण से मन में शांभव स्थिति का दर्शन होने लगता है, जिसके उन्मेष से वे त्रात्म-सालात्कार करके सर्वत्र शिव की व्यापक सत्ता को स्त्रीकार करते हुए ग्रासंड त्रानन्दमय हो जाते हैं। 'त्रानन्द' सर्ग में मन के इसी शांभव त्रावेश का वर्णन है। इसके अतिरिक्त प्रत्यभिज्ञादर्शन में ब्रह्म या शिव, सृष्टि, नियति, त्रानन्द आदि के वारे में जिन सिद्धान्तों की स्थापना हुई है उनका पुरा-पूरा प्रभाव 'कामायनी' पर पड़ा है। उनमें से प्रमुख सिद्धान्त ये हैं:--

ग्रमेदवाद प्रत्यभिज्ञादर्शन में शिव तत्त्व से लेकर पृथ्वी तक जो ३६ तत्त्व माने गये, हैं उन सभी को एक चिति रूप परमानन्दमय प्रकाशिक धन निम्हाशिव से ग्रमेद रूप में स्फुरित होते हुए वतलाया गया है। विश्व में जो नाना रूपात्मक परिमित पदार्थ दृष्टिगोचर होते हैं वे सब प्रकाशरूप शिव के ही स्वरूप हैं। शिव से रहित किसी पदार्थ की कोई सत्ता नहीं है। जिस प्रकार एक पूर्ण विकसित मयूर के समस्त ग्रंग एवं नीलादि रंगों का विकास उसके ग्रंडे से होता है श्रीर मयूर के ग्रंडे में ही मयूर के ग्रंग एवं रंगों की स्थिति ग्रमेद रूप से रहती है उसी भाँति यह जड़ाजड़ात्मक जगत्भी उसी महाचिति के ग्रन्तर्गत ग्रमेदरूप से विग्रमान रहता है। ग्रतः जड़ ग्रीर चेतन का भेद करना व्यर्थ है। कामायनी में भी इसका संकेत दिया गया है:—

प्क तत्व की ही प्रधानता कही उसे जड़ या चेतन।"

#### श्रयवा

वैसे अभेद सागर में प्राशों का सृष्टि कम है, सब में घल मिलकर रसमय रहता वह भाव चरम है।

ग्राभासवाद—प्रत्यभिज्ञादर्शन में विश्व के उन्मीलन को 'ग्रामास' कहा गया है । ग्राभिनवगुत्रचार्थ ने संसार के उदय या उन्मीलन पर विचार करते हुए तन्त्रालोक में लिखा है कि जिस तरह निर्मल दर्पण में भूमि, जलादि पदार्थ प्रतिविभिन्नत होते हैं, उसी तरह पूर्ण संवित रूप चिति में यह सम्पूर्ण जगत् ग्राभिन्न रूप से ग्राभासित होता है। नेत्रतन्त्र में भी सम्पूर्ण विश्व को शिंव का ही ग्रामास कहा है। ईश्वर-प्रत्यभिज्ञा विमर्शिनी में तो स्पष्ट ही लिखा है:—

"चेतनो हि स्वात्मदर्पेण भावान् प्रतिविम्बवत् स्त्राभासयित इति सिद्धान्तः।" त्र्रथात् वह चितिशक्ति ही स्रपने दर्पण में समस्त पदार्थों को प्रति-विम्बवत् स्त्रामासित करती है। इसी कारण यह स्त्रामासवाद कहलाता है। परन्तु यह जगत् शिव का स्त्रामास होते हुए भी सत्य माना गया है। स्रामिनवगुताचार्य ने तन्त्रालोक में जगत् की सत्यता सिद्ध करते हुए लिखा है कि जब हम ब्रह्म या शिव को सत्य मानते हैं, तब उसके प्रतिविम्ब या स्त्राभास को कैसे स्त्रयत्य कह सकते हैं ? 'कामायनी' में प्रसाद जी ने भी जगत् को शिव का स्त्राभास स्राथवा महाचिति का विराट् शरीर कह कर उसे सत्य सिद्ध किया है:—

'भ्रपने मुख दुख से पुलिकत यह विश्व मूर्त सचराचर, चिति का विराट वपु मंगल यह सत्प, सतत चिर सुन्दर।''

नियतिवाद - प्रत्यिभिशादर्शन में 'नियति' को ११ वाँ तत्व माना गया है श्रीर स्रिमनवगुप्ताचार्य ने तन्त्रालोक में ''नियतियों जनां धत्ते विशिष्ट कार्य मंडले' कहकर नियत को विशेष-विशेष कार्यों के लिए विशेष विशेष कार्यों की योजना करने वाली शक्ति बतलाया है। योगविशिष्ठ में 'नियत' को महासत्ता, महाचिति, महाशक्ति स्रादि कह कर तृण से लेकर महाबद्ध पर्यन्त सम्पूर्ण विश्व का नियमन करने वाली सिद्ध किया है। इसके स्रतिरिक्त मालिनी विजयोत्तरतन्त्र, मृगेन्द्रतन्त्र, स्वच्छन्दतन्त्र प्रभृति शौवागमों में भी 'नियति' विश्व के सम्पूर्ण कार्य-कलापों की योजना करने वाली स्रथवा सम्पूर्ण विश्व का नियमन करने वाली वतलाई गई है। स्वच्छन्दतन्त्र में नियति के स्रन्तर्गत वामदेव, शर्व, भव, उद्भव, वज्रदेह, प्रभु, धाता, कम, विक्रम स्रीर सुप्रभेद नामक शिव के दस रूपों की स्थिति भी बतलाई गई है, जो चराचर

जगत् के कमों की योजना करते हैं। इस प्रकार प्रत्यमिज्ञादर्शन में नियित को चराचर जगत् का नियमन करने वाली एक महान् शक्ति माना गया है, जिसके शासन में समस्त जगत् श्रपने नाना कार्य करता है श्रीर जिसकी स्वतन्त्र सत्ता के सामने कोई भी दम्भी या श्रहंकारी व्यक्ति श्रपनी इच्छा से कुछ नहीं कर सकता। यह श्रात्मा को सीमित बनाकर उसको भिन्न-भिन्न कार्यों में लगाती है तथा उसके कार्यों की बागडोर श्रपने हाथ में रखती है। 'कामायनी' में भी इसी नियतिवाद को श्रपनाया गया है, जिसके शासन में मन धीरे-धीरे श्रपना जीवन-यापना करते हैं:—

''उस एकान्त नियति शासन में चले विवश धीरे-धीरे।"

यह नियति संसार में अनाचार देखकर तुरन्त विकर्षण्या हो जाती है तथा संसार में संतुलन स्थापित करने के लिये एवं दम्भी और करों को दंड देने के लिए उप्रहप धारणा कर लेती है और उसका भीषण अभिनय प्रारम्भ हो जाता है:—

"इस नियत नटी के अति भीषण अभिनय की छाया नाच रही।"

ग्रयवा

तांडव में भी तीव प्रगति परमास्य विकल थे, नियति विकर्षसमयी त्रास से सब व्याकुल थे।"

किन्तु इस नियति का नियंत्रण सीमित त्रातमा या जीव पर ही रहता है त्रीर जैसे ही यह जीव त्रापनी सीमित त्रावस्था का परित्याग करके कुछ उन्नत होकर शिव तत्व की त्रीर बढ़ने लगता है, फिर वह नियति के नियन्त्रण से परे हो जाता है। प्रसाद जी ने 'कामायनी' के रहस्य सर्ग में श्रद्धा की सहायता से हिमगिरि की उन्नत चोटी पर पुनः पहुँचाकर मनुरूप जीवात्मा के नियति तत्व के नियंत्रण से परे हो जाने का उल्लेख किया है। इसी कारण श्रद्धा कहती है:—

"निराधार हैं, किन्तु ठहरना हम दोनों को म्राज यहीं है, नियति खेल देखूँ न, सुनो म्रव इसका म्रन्य उपाय नहीं है।

ग्रतः प्रसादजी का यह नियतिवाद भाग्यवाद से सर्वथा पृथक है।
भाग्य तो ग्रत्यन्त सीमित है जबिक नियति प्रकृति का नियमन ग्रीर विश्व का
शासन करने वाली व्यापक शक्ति है। यह मानव को ठीक मार्ग पर लाकर
जगत् का कल्याण करती है तथा संसार के दंभ ग्रीर शहकार का दमन करके
विश्वमर में संतुलन स्थापित करती है।

समरसत्ता—प्रत्यभिज्ञादर्शन में समरसता का सिद्धान्त एक विशिष्ट सिद्धान्त माना गया है। स्वच्छन्दतन्त्र में लिखा है कि जिस तरह एक नदी समुद्र में मिलकर समरसरा को प्राप्त होती है और समुद्र तथा उस नदी में किसी प्रकार की भी पृथक्ता नहीं रहती, उसी तरह जब आत्मा परमात्म भाव की प्राप्त होकर पूर्णतः अभेद को प्राप्त हो जाती है, तव उसे सामरस्य कहते हैं। नेत्रतन्त्र में लिखा है:—

'नाहसस्मिन चान्योस्ति ध्येषं चात्र न विद्यते। स्रानन्दपदसंलीनं मनः समरसीगतम् ॥"

श्रयांत् जिस समय योगी यह जानने लगता है कि न तो में हूँ, न कोई श्रम्य है श्रोर न ध्येय ही यहाँ विद्यमान है, श्रिपित एकात्म भाव को प्राप्त होकर उसका मन ग्रानन्द पद में लीन हो गया है, उस समय उसकी ऐसी स्थिति को सामरस्य की श्रवस्था कहा जाता है। श्रीमनवगुप्ताचार्य ने इस स्थिति को योगी की 'श्रमुत्तरावस्था' कहा है क्योंकि इस समरसता की स्थिति में पहुँचकर योगी के लिए फिर श्रीर कुछ रोष नहीं रहता श्रीर वह श्रवंड श्रानन्दधन शिव रूप हो जाता है। श्रीमत शंकराचार्य ने भी 'सौन्दर्य लहरी' में 'समरस-परमानन्दपरयोः' कहकर यही बात स्वीकार की है श्रीर 'बोधसार' में श्री नरहरि स्वामी ने समरसता का उल्लेख करते हुए लिखा है:—

''जाते समरसानन्दे हैं तमव्यमृतोपमम् । मित्रवोरिव दाभ्यत्यो जीवात्मपरमात्मनोः ॥

अर्थात् जिस प्रकार परस्पर अत्यन्त प्रेम करने वाले दम्पित्यों का द्वैत दोनों के समरस हो जाने पर अगनन्ददायक हो जाता है, उसी प्रकार जीवातमा एवं परमात्मा के समरस हो जाने पर जो आनन्द निर्वाध रूप से उत्पन्न होता है, उसमें यह कल्पित द्वैत या पार्थक्य भी ब्रह्मानन्द के तुल्य हो जाता है। प्रसाद जी ने कामायनी में प्रत्यभिशादर्शन के इसी समरसता के सिद्धान्त

प्रसाद जी ने कामायना म प्रत्यानशादशन के इसी उपरिवर्ग में स्वरंग को अपनाते हुए प्रत्येक प्राणी को समरसता का अधिकारी बतलाया है और इस दार्शनिक विचारधारा को जीवन के अनुकूल बनाकर लिखा है कि ग्रहस्थ जीवन में नर और नारी, सामाजिक जीवन में प्रत्येक नागरिक तथा अधिकारी जीवन में नर और नारी, सामाजिक जीवन में प्रत्येक नागरिक तथा अधिकारी और अधिकृत एवं शासक और शासित के अन्तर्गत विषमता को दूर करके समरसता की स्थापना होना अत्यन्त आवश्यक है। इसी तरह वैयक्तिक जीवन में सुख और शान्ति की स्थापना के लिए प्रसाद जी ने इच्छा, ज्ञान और किया का समन्वय करके इस समरसता के सिद्धान्त की पृष्टि की है:—

"ज्ञान दूर कुछ किया भिन्न है इच्छा क्यों पूरी हो सन की, एक दूसरे से न मिल सके यह विडम्बना है जीवन की।

श्चनत में शैवागमों की ही भाँति कामायनी में भी मनु की स्थिति का वर्णन करते हुए मनु के 'श्रहं' का 'इदं' में पर्यवसान दिखलाया गया है, क्योंकि उनके हृदय में ममत्व-परत्व का भेद-भाव नहीं रहता, जीवन-वसुधा समतल हो जाती है श्रीर उन्हें सभी पदार्थ समरस प्रतीत होने लगते हूं:—

"शापित न यहां है कोई तापित पापी न यहाँ है जीवन वसुधा समतल है समरस है जो कि जहाँ है।"

म्रानन्दवाद-प्रत्यभिज्ञादर्शन में म्रानन्दवाद के सिद्धान्त का भी विशेष महत्व है । त्रानन्द की इस भावना का सर्वप्रथम उल्लेख उपनिषदों में मिलता है और तैतिरीयोपनिषद् में आनन्द से ही सम्पूर्ण प्राणियों का उत्पन्न होना, त्रानन्द में ही स्थित रहना ग्रौर ग्रन्त में श्रानन्द में ही विलीन होना सिद किया है। इतना ही नहीं वहाँ 'त्र्यानन्दोब्रह्मेति'' कहकर श्रानन्द को ही ब्रह्म वतलाया है। इसी त्राधार पर प्रत्यभिश्चादर्शन के नेत्रतन्त्र में भी "यत्तत्तिति ब्रह्म परमानन्द रूपं" कहकर परमशिव या ब्रह्म को परमानन्द रूप कहा है स्त्रौर लिखा है कि "शिव की आनन्द शक्ति चित् रूप शिव से अभिन्न होकर अद्भुत आनन्द का प्रसार करती है और जब योगी समरसता की प्राप्त कर लेता है तब वह इस ग्रानन्द पद में लीन हो जाता है।" माहेशवराचार्य ग्राभनवंगुप्त ने अनुत्तरावस्था में पहुँचे हुए योगी को अखरड आनन्द में लीन वतलाया है और उस स्थिति को 'शिवोऽहम्' की अवस्था सिद्ध किया है। नरहरिस्वामी ने 'वीधसार' में ''ग्रानन्द सागरः शम्भुः'' कहकर शिव को ग्रखंड ग्रानन्द का समुद्र सिद्ध किया है। 'कामायनी' में प्रसाद जी ने भी प्रत्यभिज्ञादर्शन के इस आनन्दवाद को अपनाते हुए प्रथम तो मानव का लद्य ही 'आनन्द' सिंद किया है, जिसका कि संकेत उन्होंने पहले 'प्रेम पथिक' में इस प्रकार किया है :-

"इस पय का उद्देश्य नहीं है आन्त सवन में टिक रहना, किन्तु पहुँचना उस सीमा तक जिसके आगे राह नहीं, अथवा उस आनन्द-भूमि में जिसकी सीमा कही नहीं।"

कहने की आवश्यकता नहीं कि प्रसाद जी कामायनों में अपने इसी उद्देश्य की पूर्ति करते हुए आनन्द-भूमि तक पहुँचे हैं। इस भूमि तक पहुँचने के लिए आपने इन्छा-शान-किया का समन्वय किया है, प्रदृत्ति और निवृत्ति में संतुलन स्थापित किया है, बुद्धि और हृदय का मन से सम्बन्ध जोड़ा है और वतलाया है कि जब तक जीवात्मा ममत्व एवं परत्व की मावना में लीन रहता है एवं बुद्धिवाद के कारण विभाजन-प्रणाली को अपनाता रहता है, तब तक उसमें आत्मीयता नहीं आती और वह आनन्द के अविरल स्रोत से दूर रहता है। परन्तु जब उसके बुद्धि और हृदय का समन्वय हो जाता है, उसमें समरसता की भावना जाप्रत हो जाती है, तब वह मनु की भाँति जीवात्मा एवं परमात्मा, ब्रह्म और जगत्, जड़ चेतन में कोई भेद नहीं देखता और वह स्वयं शिवरूप होकर अपनी शक्तिरूपी तरंगों से तरंगायित होता हुआ अखंड आनन्द-सागर का रूप धारण कर लेता है। उस चुण उसे सर्वत्र आनन्द ही आनन्द दृष्ठिगोचर होने लगता है, जड़ और चेतन सभी समरस प्रतीत होने लगते हैं, सर्वत्र एक चेतनता विलास करती हुई दिखाई देने लगती है और वह स्वयं अपने चिति रूप का साचात्कार करके अखंड आनन्द में लीन हो जाता है।

सारांश यह है कि प्रसाद जी ने कामायनी में प्रत्यिभिशादर्शन के उक्त विचारों को काव्य रूप देकर उन्हें इस तरह ग्रांकित किया है कि जिससे वे दर्शन ग्रीर काव्य दोनों का समन्वित रूप प्रगट करते हुए व्यावहारिक होकर मानव-जीवन के ग्रत्यन्त निकट ग्रा गए हें ग्रीर जिन्हें ग्रपनाकर मानव इसी जीवन एवं इसी जगत में सुख ग्रीर ग्रानन्द को प्राप्त कर सकता है.

## 'कामायनी' का सामाजिक दर्शन

डॉ॰ शिवस्वरूप शर्मा एम॰ ए॰, भी-एच डी॰

'कामायनी' का सांकेतिक ग्रर्थ कुछ भी हो उसका एक सामाजिक महत्व भी है। साहित्य ग्रौर समाज का ग्राविच्छिन्न सम्बाध हुग्रा करता है। यही कारण है कि प्रसाद 'कामायनी' को सामाजिक चेत्र से परे नहीं ले जा सके। 'कामायनी' के मनु केवल रोविन्सन कूसो की भाँति एकाकी नहीं हैं। उनका सामाजिक व्यक्तित्व है। महाकाव्य के नाटक के रूप में वे न तो देवता हैं ग्रौर न दानव। वे केवल मानव हैं—समाज की इकाई हैं—फिर चाहे मन्वन्तर के ग्रादि पुरुष ही क्यों न हों। उनका मानवीय व्यक्तित्व है। जहाँ उनके गुणों का दिख्रांन है वहाँ उनके दोषों की भी उपेदा नहीं की गई है। व्यक्ति, परिवार ग्रौर समाज तीनों के क्रिमक विकास की भूमियाँ इस महाकाव्य में मिलती हैं।

समिष्टि का ग्रंग होने के नाते व्यष्टि भी कम ग्रावश्यक नहीं। वह ग्रंपनी स्वतंत्र सत्ता भी उसी के ग्रस्तित्व के लिये बनाये रखता है। वैयक्तिक विकास ही समाज का इतिहास है। इसी की पृष्टि 'कामायनी' द्वारा की गई है। देव समाज का तो विष्वंस हो चुका। उसकी एक इकाई मनु जल-प्लावन के पश्चात् भी जीवित है। वह कुछ काल तक ग्रंपने ग्रतीति का चिंतन करता है। ग्रंपनी तत्कालीन परिस्थिति से चु व्य हो उठता है। निराशा उसे घेर लेती है। पर उसकी यह विकृत मानसिक स्थिति ग्रंपिक समय तक नहीं रह पाई। ज्यों ज्यों जल-प्लावन का ग्रंपनी स्थान होता गया मनु की चिन्ता भी समाप्त होने लगी। इस ग्रंपनश्य तक मनु का न तो कोई समाज है ग्रोर न परिवार हो। ग्रंपना सर्वस्व खोकर-ग्रंपनी सम्यता का हास ग्रंपनी ग्रांखों से देखकर मनु को चोभ हुग्रा था किन्तु ग्रंब उन्हें ग्रंपने ग्रांगामी जीवन के लिये कुछ कुछ ग्रांशा होने लगी थी—

घोरे-घोरे हिम-ग्राच्छादन हटने लगा घरातल से ! ...

सव व्यापार धीरे धीरे ही हुए। मनुकी चिन्ता का अन्त एक नवीन आशा लेकर आया। प्रकृति का नवीन रूप उन्हें कौत्हल की खोर ले जारहा था। उनका मानस जिज्ञासा के प्रकाश में ज्योतिर्मय हो उठा। अब उन्हें जीवन से मोह हो चला। किन्तु अभी व्यक्ति अपने तक ही सीमित है। वह 'जीवन' जीवन की पुकार, लगाने लगा। अब वह 'नभ के शाश्वत गानों में' अपना अस्तित्व बनाये रखना चाहता है इसीलिये अपने पूर्व संस्कारों के आदर्शानुसार फिर से यज्ञ की सामग्री जुटाने लगा। मनु कर्म रत हुये! इसी प्रकार कुछ समय और व्यतीत हुआ। धीरे धीरे—

नव हो जगी श्रनादिवासना, मधुर प्राकृतिक भूख समान,

श्रव उसको (व्यक्ति को) श्रभाव खलने लगा श्रीर यह एकाकी जीवन श्रव भार हो उठा।—

कब तक और अकेले? कह वो-हे मेरे जीवन बोलो ?

व्यक्ति समाज की श्रोर श्राकिषत होना चाहता है किन्तु श्रमी उसे कोई साधन नहीं मिला। दैवयोग से उसका परिचय एक दूसरी सामाजिक इकाई से होता है जो स्वयं श्रपूर्ण होते हुए मी मनु के जीवन का पूरक वन सकती है। दोनों परिवार के बंधन में बँधते हैं। तथा दोनों एक नवीन सामाजिक जाएति की श्रोर उन्मुख होते हैं। श्रद्धा (कामायनी) तपस्वी मनु को समाज की श्रोर लाने का प्रयास करती है—

विरक्त मनु को सिक्तय बनाने के लिये अदा की यह उक्ति ही पर्याप्त होती है-

काम मंगल से मंडित श्रेय सर्ग इच्छा का है परिगाम तिरस्कृत कर उसकी तुम भूल, बनाते हो असफल भवधाम!

यह सम्पूर्ण सृष्टि उस विराट की एक इच्छा का ही तो परिणाम है। यह विश्व वास्तव में कर्मभूमि है। अप्रतः अदा नहीं चाहती कि मनु इस प्रकार कर्म से विमुख होकर इस भवधाम असफल बनावें। उसका पहला उपदेश ही उसे (मनुको) ठोक मार्ग पर ले आया। यह सब मानते हुये भी मनु के मन से निराशा नहीं निकल पाई। वे तो अपनी विगत आपत्तियों के कारण अद्धा के कथन पर अधिक विश्वास नहीं कर सके। उनका संदेह स्वयं ही अस मूलक है—

किन्तु जीवन कितना निरुपाय लिया है देख नहीं संदेह निराशा है जिसका परिगाम सफलता का वह कल्पित गेहे।

मनु के विचार से जीवन निरुपाय है। सफलता की तो उसमें कल्पनाः मात्र ही है। उसका परिणाम तो निराशा है ज्ञातः वे जीवन की ग्रास्था को छोड़-कर तप की ग्रोर जाना चाहते हैं इसी समय श्रद्धा कह उठती है—'तप नहीं केवल जीवन सत्य' क्योंकि जीवन एक समाज की ग्राभिश्यक्ति है ग्रौर तप उसकी विरक्ति! एकाकी मानव वास्तव में कुछ भी नहीं कर सकता उसका वैयक्तिक महत्त्व समाज पर ही ग्राधारित है—

श्रकेले तुम कैसे श्रसहाय यजन कर सकते तुच्छ विचार तपस्वी श्राकर्षण से हीन कर सके नहीं श्रात्म विस्तार।

यहीं 'त्रात्म विस्तार' की नैसिंगिक भावना समाज की प्रेरक शक्ति है। अद्धा त्रात्म समर्पण करती है तथा संसार के नव-निर्माण के लिये मनु का त्राह्मान करती है—

बनो संसृति के मूल रहस्य, तुम्हों से फैलेगी वह बेल विश्व भर सौरभ से भर जाय सुमन के खेलो सुन्दर खेल ।

विश्व में आत्मीयता का प्रसाद होने पर वे उसकी विजय के इच्छुक बनते हैं। एक से दो होकर फिर अनेक होजाना ही प्रकृति का रहस्य है। सामाजिक सर्जना के लिये हर व्यक्ति उत्तरदायी है। उस पर यह समाज ऋणि है। इसी कारणा अद्या भी एक संदेश देती है—

शक्ति के विद्युत करण जो व्यस्त विकल विखरे हों, हो निरुपाय

#### समन्वय उसका करे समस्त विजयिनी मानवता हो जाय।

इन बिखरे हुए शक्ति के विद्युत-कर्णों का समन्वय करके ही मानवता विजयिनी हो सकती है। इसी समन्वयवाद से विश्व की दुर्वलता बल बन सकती है।

ग्रतः मानवता की शुआकां निर्णा अद्धा निराश मनु को एकान्त तप से इटाकर विश्व के नवीन विकास की ग्रोर उत्मुख करती है। जल प्लावन के पश्चात बचे हुये ये दो प्राणी फिर से ग्रपने ग्रतीत को बुला लेना चाहते हैं। दोनों इसके उपयुक्त हैं। मनु एक ग्रनुपम संस्कृतिक के ध्वंसावशेष हैं तथा अद्धा गंधवों के देश में रहने वाली पिता की ध्यारी संतान है। वह लिलत-कलाग्रों का ज्ञान प्राप्त करने के लिये पर्वतों में ग्रकेली यात्रा भी कर सकती है। यह उसकी सम्यता का उच्चतम परिचय है। दोनों ब्यक्ति ग्रव ग्रपने निजी ब्यक्तित्व का समन्वय करके एक पविवार के रूप में बदल जाना चाहते हैं। यहीं से परिवार की रूपरेखा बनती है। दोनों के पारस्परिक सम्पर्क से काम उत्पन्न होता है। वासना प्रस्फुटित होती है। पारिवारिक जीवन के ग्रावश्यक उपकरण प्रस्तुत किये जाते हैं ग्रीर—

चले दोनों स्तेह पथ में स्तेह संबल साथ।

त्रव श्रद्धा का स्वरूप परिवर्तित होता है। यह सम्बन्ध नवीन पवित्र मानसिक भावना को जन्मदेता है।

गिर रही पलके, भुकी थी नासिका की नोक !
भूलता थी कान तक चढ़ती रही वेरोक !
स्पर्श करने लगी लज्जा लिलत कर्ण कपोल
खिला पुलक कदम्ब सा था भरा गद्गद् बोल !

रत्री श्रौर पुरुष के उस विनिमय के पश्चात् दोनों सिष्ट सजन में प्रवृत्त होते हैं। मन असुर पुरोहित किलात आकुिल की सहायता से यह करते हैं जिसमें उनके पालित पशु (हिरन) की हिव दो जाती है। मन और श्रद्धा का जीवन अधिक सुखी नहीं रह पाया। मनु ने केवल श्रद्धा को सुखी रखने तथा उसका सम्पूर्ण प्रण्य प्राप्त करने के लिये यह किया था किन्तु यह की भीषणता उस निरीह पशु की कातर वाणी, वेदी के समीप बिखरे हुये शोणित के कुत्सित बिन्दु श्रद्धा की जुगुष्सा को जायत कर चुके थे। वह मान कर उठी। किन्तु मनु का पुरुषत्व उसके सामने भुक नहीं पाया—

रूठ गई तो क्या फिर उसे मनाना होगा? का प्रश्न उनके मन में हुआ तथा अनेले ही पुरोडास के साथ सोमपान करने लगे और—

श्रद्धा ग्रापनी शयन-गुहा में दुखी लौटकर ग्राई!

उसके मन में द्वन्द प्रारम्भ हुआ। उसे भी विराग होने लगा। स्नेह में अब अन्तर्दाह ने भी स्थान लिया—

श्राल स्नेह का पात्र खड़ा था स्पब्ट कुटिल कटुता में !

वासनोन्मुख पुरुष (मनु) ऋपने को ऋषिक नहीं सँमाल सका। सोमपान कर उसी गुहा की ऋोर बढ़ा जहाँ शृद्धा तन्द्रावस्था में व्यस्त थी। वह समाज का इस प्रकार विश्वस नहीं चाहती थी। वह कह उठती है—

श्रौर किसी की फिर बलि होगी किसी देव के नाते कितना घोखा! इससे तो हम श्रपना ही मुख पाते।

× वे जीवित हों मांसल बनकर हम श्रमृत दुहें, वे दुग्ध धाम,

× प्रमु से यदि हम ऊचे हैं तो भव जलनिधि के बने सेत

किन्तु मनु चार्वाक के सिद्धान्तों का प्रतिपादन करते हैं। वे अपने ही सुख के लिए सब कुछ कर सकते हैं मनु के इस जड़वादी बुद्धिवाद से अद्धा

श्रपने में सब कुछ भर कैसे व्यक्ति विकास करेगा।
यह एकान्त स्वार्थ भीषण है
श्रपना नाश करेगा।
श्रीरों को हँसते देखा मनु
हँसी श्रीर सुख पाओ

#### भ्रपने मुख को विस्तृत करलो सबको सुखी बनाग्री।

व्यष्टि का कर्त्तव्य समध्टि के हित चिन्तन में ही है। मनु उस वास्तविकता को एक बार मान तो गये पर वासना की विजय थी, श्रद्धा की नहीं।

श्रव परिवार की वृद्धि के लच्चण दिखाई देने लगे। शृद्धा का मातृत्व श्रव भविष्य की चिन्ता करने लगा। वह धान संग्रह करती, तकलो कातती श्रौर गुहा में भूला सजाती। किन्तु मनु १ वह उन्मुक्त पुरुष बंधन में नहीं रह पाया। ईप्यों से उसका हुद्य चंचल हो उठा। वह तो नारी का श्रवाध स्नेह चाहता है किन्तु उसे श्रव वह नहीं मिल सकता। प्रतिक्रिया स्वरूप उसका ध्यान मृगया की श्रोर जाता है। सम्पूर्ण श्राकर्षण विकर्षण में परिवर्तित हो चुका। वह किसी श्रज्ञात श्रमाव का श्रनुभव करने लगता है—

श्रद्धे तुमको कुछ कमी नहीं पर में तो देख रहा सभाव।

मनु परिवार से असंतुष्ट हो गये। उधर मनु की हिंसक मृगया-वृत्ति से श्रद्धा असंतुष्ट हुई। मनु माँगते ही रह गये—

यह जीवन का वरवान मुक्ते—

किन्तु श्रद्धा की ममता श्रपने शिशु की काल्पनिक कीड़ा में श्रात्मविमोर थी। पुत्रालों का छाजन, कोमल लितकाश्रों की डालों से बनाया हुश्रा सघन कुंज, उसमें कटे हुए सुरम्य वाबायन, वेतसी लता का हिंडोला, घरातल पर सुमनों के पराग का सुरभित चूर्ण, सभी उसके भावी स्वप्न के श्रवलम्बन थे। भाता सोचती थी—

भूले पर उसे भुलाऊँगी दुलरा कर लूँगी बदन चूम,

वह आवेगा मृदु मलयज सा लहराता अपने मसूरा बाल ! उसके अधरों पर फलेगी, नव मधुमय स्मिति-लितका-पुंताल !

इसको प्रतिक्रिया स्वरूप मनु की ईप्यों बढ़ती है-

तुम फूल उठोगी लितका सी, कम्पित कर सुख सौरभ तरंग मैं सुरिभ खोजता भटकूँगा वन वन बन कस्तूरी-कुरंग।

श्रीर श्रन्त में—''तुम श्रपने सुख से सुखी रही मुभको दुख पाने दो स्वतंत्र'' कहते हुए वे चले जाते हैं। वे दाम्पत्य बंधन को नहीं चाहते। उनका चरम लद्य श्रपनी वासना तृष्ति ही है। यही मनु के चरित्र की ही दुर्वलता है। श्रुतः श्रद्धा की श्रातवाणी "हकजा श्रो सुन ले निमोही" मनु के कानों तक भी नहीं पहुँच पाई।

श्रव परिवार से पलायनवादी मनु का कार्य चेत्र भी बदलता है। एकाकी भटकते हुए वे सारस्वत प्रदेश में पहुँचते हैं तथा वहाँ के नियम नियन्ता भी बनते हैं। यहीं पर उनकी भेंट इड़ा से होती है। यहाँ की समाज सेवा वासना-प्रस्त ही है। साम्राज्ञी इड़ा से वे श्रपने श्राने का कारण कहते हैं—

में तो श्राया हूँ देवि ! बतादो जीवन का क्या सहज मोल !

वे श्रपने वैयक्तिक जीवन का 'सहज मोल' पूछते हैं। इड़ा उसका उत्तर नहीं दे सकी। मनु ने—वहाँ का समाज व्यवस्थित किया पर उन्हें संतोष नहीं हुआ। वे श्रपनी दहता का इड़ा से प्रतिदान माँगने लगे—

प्रजा नहीं तुम मेरी रानी, मुभे न अब भ्रम में डालो।

व्यक्ति की इस महत्वाकांचा से समाज क्रोधित हो उठा। परिगामस्वरूप व्यक्ति की इकाई कुचल दी गई।

मूर्चिछत अवस्था में मनु को अद्धा ने फिर सँभाला! स्वस्थ होकर मनु ने अपने कुमार को भी देखा। जब उन्होंने 'पिता आ गया लो' का कोमल स्वर सुना तो उन्हें एक प्रकार की आत्म-जागृति का अनुभव हुआ। अब उन्होंने एक छोटा सा परिवार देखा—

श्रात्मीयता घुली उस घर में छोटा सा परिवार बना। छाया एक मधुर स्वर उस पर श्रद्धा का संगीत घना।

इड़ा भी इस छोटे परिवार की एक सदस्या है किन्तु मनु अब विरक्त हो गये, इसलिए अदा से याचना करते हैं— दूर दूर ले चल मुभको
इस भयावने ग्रन्थकार में खोदूँ कहीं न फिर तुभको !

× × ×
ले चल इस छाया में बाहर मुभको दे न यहाँ रहने !

× × ×
सुखी रहें सब सुखी रहें बस छोड़ो मुभ ग्रपराधी को !

कहते हुए मनु फिर भाग निकलते हैं। परिवार फिर भी बना रहता है।
मनु श्रद्धा के साथ वैभव से परांग मुख होकर आनन्द की शोध में चल देते हैं।
कुमार इड़ा के साथ रह जाता है। मनु इच्छा, किया और ज्ञान लोकों को
देखते हुए आनन्द का अनुभव करते हैं अब मनु वास्तव में समाज की ओर
अकते हैं। अब उनकी प्रवृत्ति निवृत्ति मूलक है। उसमें विराग की मात्रा अधिक
है। सारस्वत प्रदेश के सब यात्रियों को, जिसमें इड़ा और मानव भी हैं उसी
आनन्द की ओर ले जाने का प्रयास मनु करते हैं। अब वे दोनों (अदा और
मनु) समाज सेवी हैं—

वे युगल वहीं बंठे बंठे संसृति की सेवा करते संतोष और सुख देकर सबकी दुख ज्वाला हरते।

अन्त में सम्पूर्ण समाज भी एक कुटुम्ब बन जाता है। यह घनत्व कुटुम्ब से भी फिर व्यक्ति की इकाई की आर बढ़ता है—

> हम और न अन्य कुटुम्बी हम केवल एक हमी हैं। तुम मेरे सब अवयव हो जिसमें कुछ नहीं कमी है।

इस प्रकार व्यक्ति, परिवार श्रीर समाज सब पारस्परिक व्यवधान समाप्त हो जाता है। व्यक्ति की इकाई का विकास समाज की इकाई तक होता है तथा समिटि का पर्यवसन व्यष्टि में होता है।

## 'कामायनी' में श्रद्धा सर्ग का महत्व

्डा॰ सोमनाथ गुप्त एम० ए०, पी-एच० डी॰, साहित्यरत्न

कामायनी का श्रद्धा सर्ग 'प्रसाद' की दार्शनिक मान्यताओं की दृष्टि से अति महत्वपूर्ण है। महाप्रलय के पश्चात्—शैव-दर्शन की माषा में 'शक्ति संकोच' के पश्चात्—जब 'शक्ति-विकास' होता है तो एकाकी मनु का सर्वप्रथम साज्ञात्कार श्रद्धा से ही होता है। अपने को उद्भ्रांत, वायु की भटको एक तरंग, विस्मृति का एक अचेत स्तूप, ज्योति का धुंधला सा प्रतिविम्ब, जड़ता को जीवन-राशि और सफलता का संकलित विलम्ब मात्र समभने वाले मनु को श्रद्धा, अपना परिचय देती हुई, उनका ध्यान जीव और उसके कर्त्तव्य, जगत और उसकी वास्तविकता तथा परम-शिव एवं शक्ति के स्वरूप की ओर आकर्षित करती है। चिंताप्रस्त मनु को उद्दोधन देते हुए श्रद्धा ने सर्वप्रथम कहा है—

"तपस्वी! तुम इतने क्लान्त क्यों हो ! तुम में वेदना का यह कैसा वेग है ! क्या तुम्हारे हृदय में जीवन की अधीर लालचा निश्रोष नहीं रह गई ? कहीं ऐसा तो नहीं है कि जटिलताओं का अनुदान करके दुख से डरकर तुम कर्म से िम्मिमक रहे हो ? कहीं तुम्हारे मन में त्याग की भावना उठकर तुमहें तुम्हारे वास्तविक कर्त्तव्य से विमुख तो नहीं कर रही ?"

अद्धा के इन प्रश्नों में एक जिज्ञासा है जीवन का लह्य क्या है और मनु उसे पहिचान रहे हैं अथवा नहीं ! जीव का जो कर्तव्य है उसे करने के लिए मनु तत्पर हैं या नहीं ! यदि नहीं हैं तो इसका क्या कारण है ! ऐसा तो नहीं है कि मनु जीव के उत्तरदायित्व से अनिभज्ञ हों ! उसे यही शंका होती है । अतएव सबसे पहिले वह यह बताना चाहती है कि यह जगत है क्या ? अद्धा कहती है—

"मनु ! विश्व का यह सुन्दर उन्मूलन—'शक्ति विकास'—जिसमें सब अनु-रक्त होते हैं, सजग महाचिति द्वारा व्यक्त लीलामय आनन्द है। मञ्जलमय कर्म से

१. कामायनी, श्रद्धा सर्ग पृ० ६, प्रथम संस्करण

२. वही पु॰ ५२,

मंडित यह श्रेयस्कर सुष्टि (परम शिव की) इच्छा का परिसाम है। भूल में, उस का तिरस्कार कर, इस भवधाम को असफल क्यों बनाते हो १"

श्रद्धा का त्रिमिप्राय स्पष्ट है। जिस प्रकार ब्रह्मवादियों का ब्रह्म 'एकोऽहं बहुस्यामि' को इच्छा रखने पर जगत की सृष्टि करता है, उसी प्रकार शैवों का परम शिव भी 'सिस्ता' से जगत की सृष्टि करता है। परन्तु दोनों चिन्तन-धाराओं में मौलिक भेद है। ब्रह्मवादियों की सृष्टि श्रम्मत्य है, माया है, विवर्त है। परन्तु शैवागमों की सृष्टि सत्य है, नित्य है श्रीर परिणाम है। शैवागम परम शिव तत्व में शिव श्रीर शिक्त को अप्रथकता स्वीकार करता है। उसके श्रमुसार परम शिव का 'शिक का संसार की सृष्टि करता है, शिव रूप नहीं। इसी शिक का दूसरा नाम 'चित्' श्रथवा 'महाचित्' शिक्त है। चैतन्य गुण का समावेश मी इसी में है। श्रद्धा ने 'सजग चित्' शब्द द्वारा उसी का संकेत किया है। श्रतएव इन वाक्यों से तीन रहस्य उद्घाटित होते हैं—

- (१) सुन्टि परम शिव की इच्छा का परिणाम है। वह परिणाम है इसलिए सत्य भी है।
  - (२) सुष्टि का मूल कारण 'चिति' शक्ति है।
  - (३) सुन्टि लीलामय त्रानन्द है।

वीर शैव मत के अनुसार पर शिव (स्थल) लीलामय है। उसके दो रूप है— 'उपास्य' और 'उपासक'—जब इन दोनों रूपों से कीड़ा करने की इच्छा होती है तब परम शिव में—शान्त समुद्र के बचस्थल पर विपुलाकर तरंगों के उठने से पहले समुद्र कम्पन के समान लीलायं कम्पन उत्पन्न होता है। अतएव 'लीलामय' शब्द उसी कीड़ा का चोतक है। इसी स्टिंट के 'आनन्दमय' होने की बात, यह सभी शैव स्वीकार करते हैं। शिव तत्व स्वयं आनन्द है, उनकी शिक भी आनन्द है और शिक द्वारा उत्पन्न 'प्रकृति' का 'जगत' तथा शिव से उत्पन्न जीव भी आनन्दमय है। काव्य के माध्यम द्वारा प्रसाद बड़ी सरलता से अद्वा द्वारा अध्यात्म का प्रतिगदन करा रहे हैं।

श्रद्धा मनु को यह भी बता रही है कि स्टिन्ट का उद्देश्य विषाद प्रस्त होना नहीं है। मनु को उसमें आनन्द की प्राप्ति करनी चाहिए। अतएव श्रद्धा मनु से, चिन्ता और निराशा छोड़ कर, कर्म-पथ की ख्रोर बढ़ने की प्रेरणा देती है।

१. कामायनी, श्रद्धासर्ग पृ० ५३।

ره ره به ال

'कर्म' का संदेश वीर शैव मत में स्पष्ट है। इसी कारण उसे 'वीर-धर्म' या 'वीर-मार्ग' भी कहते हैं। श्रद्धा मनु को इसी निष्काम कर्म का मार्ग बता रही है। श्रागे चलकर उसने जगत में दिखाई देने वाले दुख की व्याख्या भी बड़े मार्मिक शब्दों में की है। वह कहती है—

"दुख तो एक भीना परदा है जो सुख के शरीर को छिपाए हुए है। जिस
प्रकार रजनी के अन्तर से प्रभात का प्रादुर्भाव होता है उसी प्रकार दुखवरण के
भीतर से सुख प्रकट होता है। अतएव हे मनु! तुम जिस को ज्वालाओं का मूल
या अभिशाप समभ वैठते हो, वह ईश का रहस्यमय वरदान है। और इसका
कारण वह है कि समस्त विश्व विषमता की पीड़ा से व्यस्त हो रहा है—जीव
उसमें दुख ही दुख का अनुभव कर रहा है। वह यह भूल रहा है कि यह दुख
सुख के विकास के लिए है। यही भूमा का मधुमय दान है। दुख का अस्तित्व ही
सुख के लिए है। जलिंध को देखों मनु! समान कारण से साधारणतया उसे भी
शाश्वत समरसता का अधिकार है। अपनी गहराई के कारण उसे भी शान्त
रहना चाहिए परन्तु वह भी (किसी कारण से) उमड़ पड़ता है। ऐसी दशा में
उसकी व्यथा को व्यक्त करने वाली नीली लहरें उसके अन्तः में पड़ी हुई गुप्त द्युतिमान और सुख देने वाली मिणयों को किनारे पर विखेर देती हैं। इसी प्रकार
व्यथा से सुख की प्राप्ति होती है ?""

सुख ग्रौर दुख के इस सम्बन्ध को 'प्रसाद' ने एक ग्रौर भी स्थान पर व्यक्त किया है—राज्य कहता है—

''''''में स्वयं बौद्ध मत का समर्थक हूं, केवल उसकी दार्शनिक सीमा तक—इतना ही कि संसार दुखमय है।"2

श्रद्धा ने निरन्तर मनु को कर्म में रत होने के लिए श्राहनाहन किया है। जीवन का दांव हार बैठने की सराहना उसने नहीं की। 'तप' को भी वह श्रयत्य कहती है। उसकी मान्यता है जीवन सत्य है, नित्य है श्रीर श्रवसाद केवल स्थिक—

"तप नहीं केवल जीवन सत्य करुए यह क्षिएक दीन श्रवसाद;"

१. वही पृ० ५४,

२. चन्द्रगुप्त नाटक १, ४,

३. कामायनी; पृ० ५५

वड़ी ही सुन्दर भाषा में कल्पना श्रीर श्रनुभूति दोनों को उद्दे लित करती हुई अदा कहती है-

"प्रकृति के यौवन का श्रृंगार करेंगे कभी न बासी फुल।"

उन्हें तो धूल अपने में मिला लेने की उत्सुकता रखती है। यौवन और जरा— जीवन की दोनों अवस्थायें सत्य हैं। अतएव दुख से अभिभूत प्राणी जीवन के आनन्द की प्राप्ति कैसे कर सकता है ? भूमा ने जीवन को आनन्द से सिक्त किया है। उसका तिरस्कार ईश्वर के वरदान की अवहेलना है। युग युगान्तर से सृष्टि काल रूपी दृढ़ चट्टानों पर इसकी दान-वेल डालती चली आ रही है और सभी सृष्टियों ने चाहे वे देव, गंवर्व अथवा असुर किसी की भी प्रधानता लिए हुए रही हों, उसका अनुसरण करती रही हैं। अद्धा मनु से निस्संकोच कह रही है—

"दो सत्तार्ये सामने हें—एक तुम हो ग्रौर दूसरी यह वैभव पूर्ण विस्तृत भू-खरड । एक चेतन दूसरी जड़, परन्तु इस जड़ में से चेतन ग्रानन्द का उपभोग करना ही कर्म का भोज्य है ! कर्म ग्रौर ग्रानन्द में कार्य कारण का सम्बन्ध है । जिस प्रकृति को मनु तुम जड़ समभते हो, उसी में ग्रानन्द की प्राप्ति ही जड़-प्रकृति के चेतन ग्रानन्द की ग्रामिक्यक्ति है।"

पहले कहा जा जुका है कि शैवागमीं के अनुसार प्रकृति सत्य है और यह जगत रूप में चिति शक्ति का प्रकाश्य रूप है। वह शिव की तरह ही सत्य है, उसमें पाया जाने वाला आनन्द भी सत्य है। जीव जब इस आनन्द की प्राप्ति कर लेता है तभी वह शिव रूप में मिलकर समरसता को प्राप्त करता है। 'प्रसाद' इसी आनन्दवाद के उपासक थे। 'कामायनी' के आनन्द सर्ग में इसी आनन्दवाद का विवेचन है। 'कामायनी' के प्रारम्भ में उन्होंने—

'एक तत्व की ही प्रधानता

कहो उते जड़ या चेतन" प्रतिपादित की थी। अन्त भी उसी प्रकार दिखाया गया है—

"समरसंथे जड़ या चेतन सुन्दर साकार बना था।"

त्रव प्रश्न यह उठता है कि आनन्द की प्राप्ति हो कैसे १ ज्ञान द्वारा उसकी प्राप्ति हो सकती है परन्तु ज्ञानी जीव में 'आहं' की भावना बनी रह सकती है। इस आहं को आहंमता रूप छोड़ने के लिए शैवमत में बड़ा जोर दिया गया है। ऐसा

प्रतीत होता है कि शैव मत के अनुयायी होने पर भी 'प्रसाद' भक्ति द्वारा ही 'जीव' और 'शिव' की सरसता के प्रतिपादक थे! उन्होंने अद्धा का चित्रण भक्ति के रूप में किया है। अद्धा भी मनु से कहती है—

"समपंग लो सेवा का सार,
सजल संमृति का यह पतवार
आज से यह जीवन उत्सगं,
इसी पदतल में विगत विकार ॥
दया, माया, ममता लो आज,
मधुरिमा लो, अगाध विश्वास ।
हमारा हृदय रत्निधि स्वच्छ,
तुम्हारे लिए खुला है पास ॥"

जल आवन के पश्चात नृतन सृष्टि के विकास में 'ख्रागांध विश्वास' या श्रद्धां की ख्रावश्यकता है - यही 'प्रसाद' का मूल संदेश है। ख्राज के मानववाद के तर्क को विषमता प्रतिपादक ख्रीर समरसता का विरोधक मानने वाले 'प्रसाद' मनु के समज्ञ यह कहलवा रहे हैं-

"यदि विधाता की कल्याणी सृष्टि को इस भूतल पर पूर्ण सफल देखना है तो जीवन को भी त्राकर्षण का केन्द्र बनाने की त्रावश्यकता है। उसे त्रावसाद का घर बनाकर त्रानन्द की प्राप्ति नहीं हो सकती।"

अद्धा सर्ग प्रवन्ध काव्यगत तत्वों की रत्ता करते हुए भी, 'प्रसाद' की मनश्चेतना का उद्घाटन करने में अत्यन्त सफल प्रयास है।

### 'कामायनी' की देव-जाति

डा॰ कन्हैयालाल सहल एम॰ ए॰ पी-एच॰ डी॰

'दिव लोक या स्वर्ग दो प्रकार का माना जाता है। सूर्थमंडल, चन्द्रमंडल या उनके समीपस्थ भिन्न भिन्न ग्रह भी एक-एक लोक हैं। ये सब 'स्वर्ग' नाम से कहे जाते हैं। ये मुख्य स्वर्ग हैं और इनके निवासी देव या देवता कहलाते हैं। ये मुख्य देवता हैं। किन्तु हमारी इस पृथ्वी पर भी भू, भूमि, स्वर्ग और पाताल, इन तीनों लोकों की कल्पना प्राचीन काल में थी।

उत्तर दिशा का सुमेर प्रान्त स्वर्ग लोक नाम से प्रसिद्ध था और उसके निवासी भी देव देवता कहलाते थे। यह सब पुराणों से ही सिद्ध हो जाता है। इन दूसरे प्रकार के देवताओं का भारत-भूमि-निवासी मनुष्यों के साथ पूर्ण सम्बन्ध रहता है। वे इन्हें उपदेश देते हैं। कई प्रकार की सहायता देते हैं और समय पर इनसे सहायता लेते हैं जैसा कि दुष्यन्त, दशरथ, अर्जुन आदि का स्वर्ग में जाकर देवताओं के शत्र आों को मारने की पुराख-वर्णित घटनाओं से प्रकट है।

द्वितीय प्रकार के देवताओं का पूर्ण सम्बन्ध भारतवासी मनुष्यों के साथ रहा है और उनके उपदेश से ही बहुत-सो विद्याएँ प्रकाशित हुई हैं। जैसे व्याकरण-विद्या आयुर्वेद-विद्या का प्रथम प्रवक्ता इन्द्र को वतलाया गया है। उनसे भरदाज, पाणिनि आदि ने ये विद्याएँ प्राप्त की और उनका प्रसार भारतवर्ष में किया। इसी प्रकार पुराण-विद्या भी बहुत अंशों में देवतीओं से प्राप्त हुई है। \*

जिस प्रकार महामहोपाच्याय पं॰ गिरिधर शर्मा चतुर्वेदी के उक्त उद्धरण में दो स्वर्गों अथवा देवलोक के द्विविध रूप की कल्पना की गई है, उसी प्रकार प्रसाद के महाकान्य 'कामायनों' में भी देवताओं का द्विविध रूप दृष्टिगोचर होता है। देवताओं के एक वर्ग में जहाँ 'सविता, पूषा' आदि को सम्मिलित

<sup>•</sup> द्रष्टन्य 'पुराणों की वक्तृ-परम्परा' (पं० गिरिधर शर्मा, चतुर्वेदी, साप्ताहिक हिन्दुस्तान, २ सितम्बर १६४६)

किया गया है वहाँ देवता श्रों के दूसरे वर्ग में प्रसाद ने इसी भूमि पर रहने वाली देव-जाति का समावेश किया है। कामायनीकार के शब्दों में—

"देव न थे हम, श्रोर न ये हैं सब परिवर्तन के पुतले हाँ कि गर्व-रथ में तुरंग-सा जो चाहे जितना जुत ले॥"

''श्रीर न ये हैं'' से प्रसाद का संकेत स्पष्ट ही 'पूषा, पवमान, सविता' श्रादि देवताओं से है श्रीर 'हम' से ताल्पर्य इसी भूमि पर रहने वाली देव जाति से है । 'कोशोत्सव स्मारक संग्रह' में प्रकाशित अपने लेख 'प्राचीन श्रार्थावर्त श्रीर उसका प्रथम सम्राट्' में प्रसाद ने इन्द्र को श्रार्थावर्त का प्रथम सम्राट्माना है।

इन्द्र का वास्तविक स्वरूप क्या था, इस प्रश्न को में यहाँ उठाना नहीं चाहता। पाश्चात्य निद्वानों ने उसे cepaque देवता की संज्ञा दी है अर्थात् उनकी दृष्टि में इन्द्र एक इस प्रकार का देवता है कि जिस पर अन्धकार का पर्दा गिरा हुआ है। जो हो, प्रसाद ने उसे आर्थावर्त के सम्राट् के रूप में प्रहण किया है।

प्रसाद ने कामायनी के प्रथम सर्ग में जिन देवता श्रों की उच्छे खलता श्रोर निर्वाध विलासिता का चित्रण किया है, वे देवता इसी भारत-भूमि पर निवास करने वाले थे। हाँ, यह श्रवश्य है कि जिस श्रायीवर्त का निवासी उन देवताश्रों को बतलाया गया है, उस श्रायीवर्त की सीमा निश्चय ही भिन्न थी।

श्रार्थ लोग इस देश में वाहर से आये अथवा भारत ही आयों का आदि देश था, इस विषय को लेकर ऐतिहासिक विद्वानों में आज भी विसंवाद दृष्टि गोचर होता है किन्तु प्रसाद का अपना मत यही था कि आर्य लोग इसी भारत-भूमि के रहने वाले थे। कामायनी में जिस देव-जाति का चित्रण हुआ है, वह इसी भारत-भूमि पर रहने वालों थी और सम्तसिन्धु प्रदेश उसका क्रीड़ास्थल या जैसा कि 'कामायनी' के निम्नलिखित पद्य से स्पष्ट है—

> कीर्ति, वीप्ति, शोभा यी नवती अरुण किरण-सी चारों श्रोट

सप्तिसिन्धु के तरल कर्गों में दुम - दल में ग्रानन्द - विभोर

(चिन्ता सर्ग)

अपने प्रसिद्ध नाटक 'स्कन्दगुप्त' में भी प्रसाद ने मातृगुप्त के मुख से कहलवाया है—

"हमारी जन्मभूमि थी यही, कहीं से हम ग्राये थे नहीं।"

"मनुस्मृति में आर्थावर्त की सीमा हिमालय और विन्ध्य के बीच की भारत-भूमि ठहराई गई है किन्तु वैदिक आर्थों का विस्तार यहां तक परिमित नहीं था। श्री अविनाशचन्द्रदास ने अपने (Rigvedic India) में सिन्धु और उसकी सहायक अन्य छः नदियों के प्रदेश को सप्तसिन्धु कहा है किन्तु प्रसाद सिन्धु, गंगा और सरस्वती इन त्रेधा सप्तकों से आच्छादित प्रदेश को सप्तसिन्धु मानते हैं।"

इस प्रकार ऊपर जो कहा गया है, उससे स्पष्ट है कि प्रसाद ने अपने महाकान्य 'कामायनी' में आकाशी श्रीर मौमिक दोनों प्रकार के देवताओं का वर्णन किया है किन्तु जिस देव जाति के उच्छु ज्ञल कृत्यों का वर्णन उन्होंने किया है, वह उनकी दृष्टि में इसी श्रार्यावर्त में निवास करने वाली थी।

किन्तु यहाँ पर एक प्रश्न पर विचार करना आवश्यक है। जिस देवजाति का चित्रण प्रसाद ने किया है, उसे 'अमर' क्यों कर कहा जा सकता है !
कामायनी में 'अरे अमरता के चमकीले पुत्रो ! तेरे वे जय-नाद' आदि अनेक
पद्य ऐसे हैं जिनमें इस देव-जाति के अमरत्व का उल्लेख हुआ है। निश्चय ही ये
पद्य ऐसे हैं जिनमें इस देव-जाति के अमरत्व का उल्लेख हुआ है। निश्चय ही ये
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं थे क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड
भूमि पर रहने वाले देवता अमर नहीं ये क्योंकि यदि ये अमर होते तो खंड

"स्वयं देव थे हम सब तो, फिर क्यों न विश्वंखल होती सृष्टि?" श्री दिनेश्वर प्रसाद का मत है कि 'कामायनी' में जिस देव-जाति का वर्णन हुआ है, वह अपने आपको आकाशवासी देवताओं की संतान मानने वाली देव-जाति थी। मनु इसी देव-जाति के अवशेष थे जिनसे देव-सृष्टि के विलक्षण मानव सम्यता और संसति का विकास हुआ।

श्रन्त में यह कह देना श्रावश्यक है कि देवताश्रों के स्वरूप के सम्बन्ध में एकमत्य नहीं है। मीमांसक तो देवताश्रों को केवल मंत्रात्मक मान कर चले हैं। देवताश्रों श्रीर देव-जाति के सम्बन्ध में भी प्रसाद का श्रपना एक विशिष्ट दृष्टिकीण है जिसे कामायनी का श्रनुशीलन करते समय हमें ध्यान में रखना चाहिए।

## 'कामायनी' और 'पद्मावत' का रूपक-तत्व

डा॰ भगवत बत मिश्र. एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰

रूपक—साहित्य में रूपक शब्द, दो ग्रथों में प्रयुक्त हुन्ना है। एक दृश्य काव्य के ग्रथ में, जहां रूपक शब्द नाटक के लिये प्रयोग किया जाता है, क्यों-कि साहित्य शास्त्रियों के अनुसार नाटक रूपक के ग्रनेक मेदों में से एक प्रमुख मेद है। "रूपारोपातु रूपकम्" एक व्यक्ति का दूसरे पर न्नारोप करने को रूपक कहते हैं। नट पर जब अन्य पात्रों का न्नारोप किया जाता है, तब रूपक बनता है।

दूसरे, रूपक नाम एक साम्य-मूलक अलंकार भी होता है। इस अलंकार में अप्रस्तुत का प्रस्तुत पर अभेद-आरोप रहता है। रूपक अलंकार के तीन प्रकारों (निरंग, सांग और परंपरित) में से सांग रूपक, निम्न लिखित, मिल रूपों में पाया जाता है:—

१— रूपकाति-शयोक्ति इसमें उपमेय का लोप करके केवल उपमान का कथन किया जाता है ग्रौर उसी से उपमेय मा श्रर्थ लिया जाता है। जैसे—

"जुगुल कमल पर गज बर कीड़त, तापर सिंह करल अनुराग। हरि पर सरवर सर पर गिरवर, गिरि पर फूले कंज पराग।"

यहां पर गज, सिंह, ग्रादि उपमेयों द्वारा उपमान (नख शिख) का वर्णन हम्रा है।

२—समासोक्ति— इससे प्रस्तुत प्रसंग का वर्णन करने में अपस्तुत अर्थ का भी व्यंग होता है अथवा इस अलंकार में वाच्यार्थ तो प्रस्तुत होता है और व्यंग्यार्थ अपस्तुत होता है। जैसे—

"मिलहु सखी ! हम तहवां जाहीं। जहां जाइ पुनि झाउब नाहीं।। सात समुद्र पार वह देसा। कितरे मिलन, कित झाव झेंदेसा।"

यहाँ पद्मावती के ससुराल जाने का अर्थ प्रस्तुत अर्थ है। इसी में मानव के परलोक जाने का अप्रस्तुत अर्थ भी सूचित होता है।

र-अन्योक्ति-इसमें प्रस्तुत के स्थान पर अप्रस्तुत का कथन किया जाता है। पर उससे अर्थ प्रस्तुत का निकलता है। अथवा इस अलंकार में कथा प्रसंग सें भिन्न वस्तुत्रों के द्वारा प्रस्तुत प्रसंग की व्यञ्जना होती है। जैसे:—

''माली भावत देखि कर, कलियन करी पुकारि। फूले फूले चुन लिये, काल्हि हमारी बारि।।"

यहां माली, कलियों और फूलों का कथन अप्रस्तुत है। प्रसंग से इनका सम्बन्ध नहीं है। इसमें प्रस्तुत अर्थ हैं काल, युवक और वृद्ध-जन। युवक जन कहते हैं कि आज वद्धंजन को काल लिये जा रहा है, कल जब हम बुद्ध हो जायेंगे, तो हमें ले जायगा।

डा॰ नगेन्द्र ने इसी अन्योक्ति को अपर दिये हुए रूपक के दोनों अर्थी (दृश्य काव्य और साम्यमूलक अलंकार) से भिन्न एक तीसरे अर्थ में भी प्रयुक्त किया है। इस नवीन श्रर्थ में रूपक अँगरेजी की एलीगरी (Allegory) का पर्याय है। एलीगरी एक प्रकार का कथा रूपक ही है। ऐसे कथा रूपक में दो प्रकार के अर्थ निकलते हैं, जिनमें एक अर्थ प्रत्यच् और दूसरा गृढ़ होता है। डा॰ नगेन्द्र के शब्दों में - "रूपक अलंकार में जहाँ प्रायः एक वस्तु का दूसरी वस्तु पर अभेद आरोप होता है। वहाँ कथा रूपक में एक कथा का दूसरी पर अमेद आरोप होता है। वहाँ भो एक कथा प्रस्तुत और दूसरी अप्रस्तुत रहती है। प्रस्तुत कथा स्थूल, भौतिक घटनामयी होती है, और अपस्तुत कथा एइम-सैद्धान्तिक होती है। यह सैद्धान्तिक कथा दार्शनिक, नैतिक, राजनीतिक, सामाजिक वैज्ञानिक, मनो-वैज्ञानिक आदि किसी प्रकार की हो सकती है। परन्तु इसका अस्तित्व मूर्त नहीं होता। वह प्रायः प्रस्तुत कथा का अन्य अर्थ ही होता है-किसी प्रबन्ध-काल्य की प्रासंगिक कथा की भांति जुड़ा हुन्ना नहीं होता है।?

कथा में रूपक तत्व-

जिस प्रकार समासोक्ति तथा श्रान्योक्ति ऐसे श्रालंकारों में द्वि-श्रार्थक तत्व होता है, उसी प्रकार ऊपर के उद्धरण के अनुसार कथा में दो अर्थों का बोध कराने वाला तत्व होता है, जिसे कथा का रूपक तत्व कहते हैं, क्योंकि इसमें किसी सैद्धान्तिक अप्रस्तुत अर्थ या दूसरे अर्थ के प्रस्तुत अर्थ पर अभेद आरोप रहता है। प्रसाद जी 'कामायनी' श्रीर जायसी के 'पद्मावत' की कथाश्रों में इसी

१-डा॰ नगेन्द्र-'विचार श्रौर विश्लेषण' पृ० ६५

प्रकार के रूपक-तत्व का संकेत मिलता है। अब यह विचार करना है, कि इन दोनों महाकान्यों की कथा-वस्तुओं में रूपक तत्व कितना है और उसका कहां तक निर्वाह हुआ है।

### 'कामायनी'

रूपक की प्रस्तुत कथा में भौतिक व्यक्तियों तथा घटनाओं की अभिन्यञ्जना होती है, और अप्रस्तुत कथा दार्शनिक अथवा मनोवैज्ञानिक होती है। कामायनी की प्रस्तुत कथा इस प्रकार है:--

खरड प्रलय होती है। देव सृष्टि श्रीर वैभव का ध्वंस होता है। केवल मनु वच जाते हैं श्रीर वे चिन्ता में मन्न हो जाते हैं, परन्तु शान्त वातावरण में उनके अन्तर में जीवित रहने की इच्छा होती है श्रीर धीरे-धीरे उनके मन में श्राशा का संचार होता है। वे जीवन के साधन जुटाने में लग जाते हैं। 'कामा-यनी' नामक गांधर्व प्रदेश की नारी श्राती है श्रीर मनु को एकाकी पाकर श्रात्म-समर्पण कर देती है। दो हृदयों के मिल जाने पर काम श्रीर वासना की उत्पति होती है। फिर श्रद्धा (कामायनी) में लज्जा का श्राविभीव होता है। पुरोहित श्राकुलि श्रीर किलात के कहने पर मनु हिंसा पूर्ण (श्रद्धा के पश्र शिशु का बध करके) यह श्रीर मोग कर्म में लीन हो जाते हैं। श्राने वाले शिशु के लिये श्रद्धा तकली से ऊन कातती है। मनु सोचते हैं, कि शिशु के जन्म लेते ही श्रद्धा का प्रेम बंट जायगा। श्रतः उन्हें ईर्ष्या होती है; क्योंकि वह चाहते हैं कि श्रद्धा का सारा प्रेम एक मान्न उन्हों पर स्थिर रहे। श्रतः वह श्रद्धा को छोड़कर चल देते हैं।

मनु सारस्वत प्रदेश की आते हैं। यहां युवती इड़ा के सम्पर्क में आकर वे राज्य की स्थापना करते हैं और कर्म व्यवसाय में पड़कर उद्योग धन्धा और खेती की उन्नित करते हैं फिर वे अपने ही बनाये हुए नियमों को तोड़ कर इड़ा पर एक मात्र अधिकार करने में इड़ा से असफल संपर्ध और प्रजा से युद्ध करते हैं किन्तु घायल होते हैं। उन्हें अद्धा फिर ढूंड लेती है। अद्धा को देखकर मनु को ग्लानि होती है। अद्धा अपने पुत्र कुमार को (जो अब कुछ बड़ा हो गया है) इड़ा के हाथों में सौंप कर मनु को एक ऐसे स्थल पर ले जाती है, जहां से तीन अपनि पिएड दिखाई देते हैं। इन तीनों पिएडों का रहस्य बनाती हुई वह कहती है कि ये त्रिपुर (भावलोक, कर्म-लोक और ज्ञान लोक) हैं। अद्धा की हंसी के प्रकाश से ये तीनों पिएड एक हो जाते हैं। मनु का मानसिक कष्ट दूर हो जाता है और वे शान्तिमय आनन्द में लीन हो जाते हैं। अद्धा कहती है

कि कर्म, भाव, श्रीर ज्ञान के समन्वय में ही श्रानन्द है। जब तक ये श्रलग हैं तब तक श्रशान्ति है। मानसरोवर पर मानव कुमार श्रीर इड़ा भी श्राकर मिलते हैं। मनु उन्हें कैलाश पर्वत का रहस्य बताते हैं। सांकेतिक श्रथं—

'कामायनी' की इस प्रस्तुत कथा में अप्रस्तुत कथा का संकेत करते हुए प्रसाद जी स्वयं कहते हैं:—''आर्य साहित्य में मानवों के आदि पुरुष मनुका इतिहास वेदों से लेकर पुराण, और इतिहासों में विखरा हुआ मिलता है '''' इसिलए, वैवस्वत मनुको ऐतिहासिक पुरुष ही मानना उचित है।

× × ×

यदि अदा और मनु अर्थात् मनन के सहयोग से मानवता का विकास रूपक है, तो भी बड़ा भावमय और श्लाध्य है। यह मनुष्यता का मनोवैज्ञानिक इतिहास बनने में समर्थ हो सकता है।

X

यह श्राख्यान इतना प्राचीन है कि इतिहास में रूपक का भी श्रद्भुत मिश्रण हो गया है। इसलिए मनु श्रद्धा श्रीर इड़ा इत्यादि श्रपना ऐतिहासिक श्रास्तित्व रखते हुए, सांकेतिक श्रार्थ की भी श्राभिन्यिक करें, तो मुफ्ते कोई श्रापत्ति नहीं। मनु श्रार्थात् मन के दोनों पत्त हृदय श्रीर मस्तिष्क का सम्बन्ध क्रमशः श्रद्धा श्रीर इड़ा से भी सरलता से लग जाता है। " दन सभी के श्राधार पर 'कामायनी' की सृष्टि हुई है। " "

उक्त उद्धरण के अनुसार इस कथा में भौतिक व्यक्तियों वस्तुओं और घट-नाओं का प्रतीकमय सांकेतिक अर्थ इस प्रकार है :—

१—कथा का प्रस्तुत पन्न ऐतिहासिक और पौराणिक है, परन्तु इसका अप्रस्तुत पन्न मनोवैज्ञानिक और दार्शनिक है।

र-मनु-प्रसाद वि के अनुसार मन; मनोमय कोष में स्थित जीव; डा॰ नगेन्द्र के अनुसार चेतना, (Consciousness) उसका मूल लच्चण है। अहंकार (मैं हूँ) की भावना, जो अनेक प्रकार के संकल्प विकल्प में अपनी अभिन्यक्ति करती है।

१-प्रसाद जी-कामायनी-ग्रामुख।

र-प्रसाद जी-कामायनी-त्र्यामुख।

३—डा० नगेन्द्र — विचार श्रीर विश्लेषण पृ० ६७।

'में हूं यह वरदान सहश क्यों, लगा ग जने कानों में। मैं भी कहने लगा, मैं रहें, शाववत नभ के गानों में ॥

यह जलन नहीं सह सकता मैं, चाहिए मुक्ते मेरा ममत्व। इस पंचभत की रचना में, मैं रमए करूँ बन एक तत्व ॥" ३-कामायनी-(श्रदा) प्रसाद जी के अनुसार हृदय की प्रतीक-"हृदय की भ्रवकृति बाह्य उदार, एक लम्बी काया उन्मुक्त;"

त्राचार्य शक्त जो के त्रानुसार विश्वासमयी रागात्मिका वृत्ति; जीवन में शान्तिमय त्रानन्द का त्रनुभव कराने वाली, डा॰ नगेन्द्र के श्रनुसार काम और रति की पुत्री; प्रेम कला का सन्देश सुनाने वाली; सहानुभूति, दया, ममता, मधुरिमा, त्याग, चमा, विश्वास, उत्साह, प्रेरणा श्रौर स्कूर्ति की प्रतीक --

"यह लीला जिसकी विकस चली, वह मूल शक्ति थी प्रेम कला। उसका संदेश सुनाने को, सँसृत में आई यह अमला।"

४-इड़ा-बुद्धि, तर्क; भौतिक ज्ञान, विज्ञान, व्यवसायात्मिकता आदि गुणों का समन्वय । "विखरी ऋलकें ज्यों तर्क जाल" - इड़ा के व्यक्तित्व का प्रती-कात्मक चिन्ह है।

४-श्रद्धा मनु का पुत्र कुमार-नव मानव, जो मनन शीलता पिता से, हृदय के गुण माता से ऋौर बौद्धिक गुण इड़ा से प्राप्त करता है।

६-- आकुलि और किलांत पुरोहित-- आसुरी वृत्तियों के प्रतीक; मनु को हिंसा पूर्ण यज्ञ की प्रेरणा देने वाले, सारस्वत प्रदेश के विद्रोहियों के नेता।

७ - श्रद्धा का पशु शिशु - जीव दया करुणा या ऋहिंसा का प्रतीक।

द-वृष्भ-धर्म।

६-सोमलता-भोग।

१० - सोमलता से ब्रावृत वृषभ-भोग संयुक्त धर्म।

११-जल प्लावन-माया का प्रवाह।

१२- त्रिलोक - तीन अग्नि पिएड; (भाव लोक, कर्मलोक, ज्ञान लोक)

१३-मानसरोवर-समरसता।

१४ - कैलाश-ग्रानन्दमय कीष।

१-- आचार्य शुक्त-हिन्दी साहित्य का इतिहास-पृ॰ ६६० ।

काम आरेर लजा अशरीरी पात्र हैं। प्रतीक की दृष्टि से इनका कुछ भी महत्व नहीं है।

इन प्रतीकों के अनुसार कामायनी की सांकेतिक कथा इस प्रकार है—
सुख, वासना और बुद्धि के प्रभाव से मन चिन्ता, अभाव और अशान्ति में
लीन है। आशा के उदय के पश्चात् मन में श्रद्धा (विशुद्ध आत्म वृत्ति) का आविभीव होता है। परन्तु मन इसे पूर्ण रूप से ग्रह्ण नहीं कर पाता है। अतः मन में
काम-वासना के भाव उठते हैं। वासना के फलस्वरूप तृष्णा की वृद्धि होती है।
उसकी तृप्ति के लिये मन कर्म करता है। कर्म करने से आहं-भाव (मैं हूँ) का विकास
होता है। इस आहं भाव की तुष्टि की वाधक वस्तुओं के प्रति मन में ईर्ष्या और
होष के भाव उठते हैं।

मन अदा से दूर होकर बुद्ध (इड़ा) के जाल में फँस जाता है। बुद्धि के प्रभाव से उसकी आकांदाएँ बढ़ती हैं। मन बुद्धि पर भी एकाधिकार करना चाहता है। अतएव संघर्ष होता है मन पर आधात होते ही अद्धा बृत्ति स्वतः आ जाती है। मन पश्चाताप करता है। अद्धा मन को ऊँचा उठा कर एक ऐसे स्थल पर ले जाती है, जहाँ पहिले तो कर्म, भाव और ज्ञान मिन्न मिन्न दिखाई पड़कर जीवन की बिडम्बना सिद्ध करते हैं 'ज्ञान दूर कुछ किया मिन्न है, इच्छा क्यों पूरी हो मनकी एक दूसरे से न मिल सकें, यह विडम्बना है जीवन की।"

वाद को वह मन को ऐसे स्थल पर ले जाती है जहाँ माव वृत्ति, कर्म-वृत्ति और रान-वृत्ति सामञ्जस्य का रहस्य स्पष्ट होता है। यही आनन्द लोक है—

> "स्वप्न स्वाय जागरण भस्म हो, इच्छा किया ज्ञान मिल लग्न में

त्रौर समरसता की त्रवस्था प्राप्त कर मन पूर्ण त्रानन्द में लीन होता है

> दिव्य ग्रनाहत पर निनाद में श्रद्धायुत मनु बस तन्मय थे''

मानव जीवन की परिएति आनन्द ही है। समरसं मानव भोग संयुक्त धर्म के चिरानन्द में मग्न रहता है।

प्रसाद जी की इस कथा पर आधुनिक देश काल का भी प्रभाव है। आज के मतुष्य का मन मानवता (श्रदा) का परित्याग कर बुद्धिवाद की अपनाने का प्रयत्न कर रहा है और भौतिक सुख की ओर वढ़ रहा है। आज के वैज्ञानिक युग में मनुष्य प्रकृति पर विजय प्राप्त करने के लिए अनेक प्रकार के यन्त्रों का प्रयोग करता है और संसार के समस्त सुलों को प्राप्त करने में इतना व्यस्त है कि न तो वह ईश्वरवादी है और न वह गांधी जी की अहिंसा के अनुसार दया धर्म को अपनाने वाला रह गया है। मृगतृष्णा के समान जब उसे पूर्ण सुलों की 'प्राप्ति में असफलता होती है, तब वह आहत् और तुब्ध होकर यह अनुभव करता है, कि गांधी जी की अहिंसा या मानवता (अद्धा) के बिना जीवन एक विडम्बना मात्र है। मानव भावना के साथ जब इब्छा, ज्ञान और किया का सामन्जस्य होगा, तभी मनुष्य को शान्ति प्राप्त हो सकती है।

इस कथा में सामाजिक मनोविज्ञान का भी विश्लेषण हुन्ना है। सारस्वत प्रदेश का संघर्ष त्राधुनिक नियम तोड़ने वाला सत्ताधारी शासक के विरुद्ध प्रजातां-त्रिक समाज के विष्तव की एक प्रमुख मनोवैज्ञानिक त्रावश्यकता का संकेत है। जब किसी राष्ट्र का संचालन मनु जैसे ब्रह्कारी स्वार्थी तथा विलासी व्यक्ति के हाथ में रहेगा, तब स्नेह, सहानुभूति, त्रमा ब्राद्धि भावनाएँ समाप्त हो जाँयगी। व्यात्मवाद और साम्यवाद के संयोग में डी कल्याण है।

प्रसाद जी ने इस महाकाव्य में श्रद्धा सम्बन्धी उन्हीं पात्रों तथा प्रसंगों का कथन किया है, जो सर्वथा उपयुक्त हैं त्रौर मनोवैज्ञानिक सिद्धान्तों का सुन्दरता से निरूपण करते हैं। फिर भी इस रूपक से निम्नलिखित असंगितियाँ हैं—

श्र - सारस्वत प्रदेश में इड़ा की सहायता से जब मनु कर्म का विस्तार करते हैं, तब तो बुद्धि श्रीर कर्म एक हो जाते हैं परन्तु श्रागे चल कर भाव, शान श्रीर कर्म तीन पिएडों के रूप में श्रलग दिखाए गए हैं।

व - रित श्रीर काम की पुत्री श्रद्धा, सहानुभूति श्रीर मानव करणा की मूर्ति होते हुए भी भाव, कर्म श्रीर ज्ञान वृत्तियों से श्रक्तग दिखाई गई है।

स मनु और कुमार दोनों को मन का प्रतीक माना गया है। यहाँ पर पिता और पुत्र दोनों के लिए एक ही प्रतीक का प्रयोग हुन्ना है।

इन श्रसंगतियों के होते हुए भी यहां कहना है कि कामायनी में रूपक-तत्व का निर्वाह सफलता से हुआ है। यह असंगतियां गौए रूप में पाई जाती हैं, फिर किसी भी कथा के एक एक शब्द या अंग को प्रतीक की कसौटी में नहीं कथा जा सकता है। प्रतीकों के अतिरिक्त हतके र ल रूप में भी बहुत सी असंगतियाँ दूँ दी जा सकती हैं।

#### पद्मावती

जायसीकृत पद्मावत की प्रस्तुत कथा इस प्रकार है-

सिंहल द्वीप के राजा गंधवंसेन के पश्चिनी नाम की एक ग्रित सुन्दरी पुत्री है। पिट्मनी के पास एक हीरामन तोता है। तोता पिट्मनी से, उसके विवाह के विषय में बार्त करता है। इन बातों को सुनकर राजा गंधवंसेन तोता पर कुध होता है और तोता के मार डालने की आज्ञा दे देता है। किसी प्रकार से तोता अपनी जान बना कर उड़ जाता है और एक ब्राह्मण के हाथ में लगता है। वह ब्राह्मण उसे चित्तौड़गढ़ के राजा रत्नसेन के हाथ वेच देता है। एक दिन जबकि रत्नसेन आखेट के लिए जाता है, उसकी रूप गविंता रानी नागमती उस तोते द्वारा पिट्मनों के रूप-सौन्दर्य का वर्णन सुनतों है। इस मय से, कि राजा तोते के द्वारा पिद्मनों की सुन्दरता सुन कर, कहीं मोहित न हो जाय, नागमती तोते को वध करने की आज्ञा देती है। उसकी दासी राजा के मय से तोते को छिपा डालती है। लौटने पर, जब राजा तोता के प्रस्तुत करने का हठ करता है तब दासी तोते के पिंजड़े को लाकर रख देती है।

तोता रत्नसेन से नागमती की सारी वात वता कर, पश्चिनी के रूप-सौन्दर्थ का वर्णन करता है। तोते द्वारा पश्चिनी रूप वर्णन के समय राजा उसके ध्यान में वेसुष हो जाता है। मूच्छीं से जगने के उपरान्त वह शिशु की भाँति रोने लगता है। फिर रत्नसेन पश्चिनी के प्रेम में योगी वनकर उसे प्राप्त करने के हेतु तोते के साथ सिंहलद्वीप की ख्रोर चल देता है। पथ में उसे ख्रनेक कठिनाइयों तथा विष्नों का सामना करना पड़ता है। अन्त में तोता की सहायता से वह पश्चिनी के दर्शन करता है। संघर्ष ख्रीर युद्ध के उपरान्त वह पश्चिनी की प्राप्त करता है राजा उसे लेकर चित्तीड़ ख्राता है, ख्रीर ख्रपनी दोनों पितनयों के साथ रहने लगता है, परन्तु राधवचेतन ख्रीर सुलतान ख्रलाउद्दीन पश्चिनी ख्रीर रत्नसेन के मिलकर रहने में बराबर विष्न डालते हैं। सांकेतिक अर्थ-

जिस प्रकार कामायनी के श्रामुख में प्रसाद जी ने स्वयं रूपक-तत्त्व का संकेत किया है, उसी प्रकार जायसी ने भी इस कथा में रूपक-तत्त्व स्पष्ट करने के लिए ग्रंथ के श्रन्त में निम्नलिखित चौपाइयाँ दो हैं:—

"तन चित उर मन राजा कीन्हा, हिय सिधल बुधि पदमिन चीन्हा। गुरु सुम्रा जेहि पंथ देखावा, वितु गुरु जगत को निरगृत पाया। नागमती यह दुनियां घंघा, बांचा सोइ न एहि चित बंधां।
राघव दूत सोइ सैतानू, माया ग्रलादीन मुलतानू।''
इन चौपाइयों के श्रनुसार प्रस्तुत कथा में भौतिक व्यक्तियों, घटनाश्रों
श्रौर वस्तुत्रों के प्रतीकात्मक श्रर्थ निम्नलिखित हैं:—

१-पिंद्मनो-शान, बुद्धिः चैतन्य स्वरूप परमात्मा ।

२—होरामन तोता—सद्गुरु; मुशिंद, कामिल और ब्रह्म की प्राप्ति का उपाय तथा मार्ग (साधना) बताने वाला।

३—राजा रत्नसेन —मन; जीव; सालिक; परमात्मा को प्राप्त कर लेने वाला साधक।

४—नागमती—माया; जंजाल; स्फियों के अनुसार नफ्स (इन्द्रिय सुख); तोते को मार कर राजा को ब्रह्म-प्राप्ति में वाधा पहुँचाने वाली नारी (या माया)

५-चितौड़गढ़-तन, (तन रूपी चित्तौड़ का मन रूपी राजा)

६-रावव चेतन-माया।

७-- मुलतान श्रलाउद्दीन -- शैतान।

द—तोते द्वारा पित्मनी के रूप-सौन्दर्य का वर्णन—गुरु द्वारा ब्रह्म-तेज़ श्रीर ब्रह्म-ज्ञान की अनुभृति ।

६—रत्नसेन का योगी बनकर घर से निकलना—साधक का ब्रह्म-प्राप्ति की साधना करना।

१०—रत्नसेन का पिंद्मिनी तक पहुँचने वाला प्रेम—जीवात्मा का परमात्मा से मिलने वाला प्रेम।

इन प्रतीकों के आधार पर पद्मावत में भी सांकेतिक कथा इस प्रकार है।

मन (जीव, साधक, सालिक) अपने तन (चित्तौड़ गढ़) इन्द्रिय सुख
(नक्स या नागमती) में तीन है। मुरशिद या कामिल (सुआ गुरु) उस ब्रह्म
(पद्मिनी) के परम तेज मय सौन्दर्य का साधक को बोध करता है। मन या
साधक समाधि में लीन होता है। जब उसकी समाधि दूटती है, तब मन व्यादुल
हो उठता है, क्योंकि उस अलोकिक का वियोग उसे सह्म नहीं है। मन इन्द्रियसुख (नागमती) से छुटकारा पाकर, सहज बुद्धि या परम तेज-मय-ब्रह्म की और
बढ़ता है। इधर इन्द्रिय सुख (नागमती) भी सुद्रिय म हक है परना मन जब
एक बार भी मुश्रिरिफ (ब्रह्म या पद्मिनी) के सामिष्य तथा सौन्दर्य के सुख का
अनुभव कर लेता है तब इन्द्रिय दुख से उसे कुछ भी आकर्षण नहीं रह जाता
है। मन मुश्रिरिफ के समीप जाने की साधना फरता है। साधना के पथ में

अनेक विष्न वाधाएँ आती हैं। सभी प्रकार के कहों को फेलता हुआ, गुरु की सहायता से मन मुअरिफ के दर्शन करने में सफल होता है, और ब्रह्म में लीन हो जाता है, परन्तु शैतान और माया, मन की एकाप्रता में बाधक होते हैं।

यहाँ पर यदि इस सांकेतिक ग्रर्थ को ही प्रधान मान लें तब तो यह निश्चय ही श्रन्योक्ति है। डा॰ सूर्यकान्त शास्त्री श्रीर ग्राचार्य शुक्त जो भी इसको श्रन्योक्ति कहते हैं। परन्तु इस कथा में सभी स्थल ऐसे नहीं हैं। कुछ स्थल ऐसे भी हैं, जहाँ वाच्यार्थ से श्रन्य श्रर्थ को (जो साधना पन्न में ब्यंग पाया जाता है) प्रबंध काव्य की दृष्टि से, श्राप्रस्तुत ही कहा जा सकता है। श्रतएव समासोक्ति है। उदाहर्णार्थ सिंहलगढ़ की दुर्गमता; सिंहल दीप के मार्ग को दुर्गमता; रत्नसेन का त्फान में पड़ना श्रीर लंका के राज्ञस द्वारा बहकाया जाना श्रादि।

''सो दिल्ली ग्रस निवहुर देसू। केहि पूछहुं, को कहैं संदेसू।। जो कोड जांड तहाँ कर होई। जो ग्राव किछ, जान न सोई।। ग्रगम पंथ पिय तहाँ सिघावा। जो रे गयंड सो बहुरि न ग्रावा॥''

जायसी की इन चौपाइयों में 'कि क्षु जान न सोई से बहुरि न त्रावा' के अर्थ 'दिल्ली गमन' श्रौर 'परलोक गमन' निकलते हैं। श्रतः यहाँ श्राचार्य शुक्ष के श्रतुसार दिल्ली गमन में परलोक गमन के ज्यवहार का श्रारोप करके समासोक्ति मानना हो उपशुक्त है।

यद्यपि पद्मावत की कथा में अन्योक्ति के रूप में रूपक-तत्व का संकेत स्पष्ट है, तथापि इस रूपक-तत्व में बहुत-सी निम्नलिखित असंगतियाँ हैं:—

१—नागमती, राधवचेतन श्रीर श्रलाउद्दीन माया के प्रतीक माने गये हैं। धार्मिक प्रथीं में केवल दो प्रकार की माया विद्या, श्रविद्या (परा-श्रपरा) का ही उल्लेख हुआ है। इस कथा में तीन प्रकार की माया का संकेत हुआ है।

२ - राजा रत्नसेन श्रीर सिंहलगढ़ को मन का प्रतीक माना गया है। यहाँ दो प्रकार के मन की संगत नहीं बैठती है।

रे—जब ग्रात्मा या मन (रत्नसेन) परमात्मा या बृद्धि (पश्चिनी) में लीन हो गया है, तो माया या शैतान (राधवचेतन श्रालाउदीन) उसे किस प्रकार ग्रालग कर सकते हैं।

१ - डा॰ स्र्यंकान्त शास्त्री पद्मावति माग-१ (१९३४).

२ - शुक्क जी 'जायसी ग्रंथवली' की सुमिका । पृ० २

३-ग्राचार्य गुक्क-'नायसी प्रयावली' की भूमिका पृ० ५७।

४—पद्मिनों से विवाह होने पर (रत्नसेन) मन (नागमती) इन्द्रिय-सुल को क्यों ग्रपनाता है ग्रौर दोनों ब्रह्म ग्रौर माया (पद्मिनी ग्रौर नागमती) से समान व्यवहार क्यों करता है।

५ — नागमती पश्चिनी दोनों रत्नसेन के साथ चिता पर बैठ कर

भस्म हो जाती है। प्रतीक के दृष्टि से इसका क्या ऋर्थ हो सकता है।

६-सद्गुर (मुद्रा) भी मृत्यु (विल्ली) से भय खाता है।

इस प्रकार की और भी अनेक असंगतियाँ इस कथा में हैं जिसके आधार पर डा॰ कुलश्रेष्ठ पद्मावत को कथा को अन्योक्ति नहीं मानते हैं और "तन चितउर, मन राजा कीन्हा। हिय सिंघल बुद्धि पदमिन चीन्हा।" वाली चौपाइयों को अप्रमाणिक और सांकेतिक कोष को गलत सिद्ध करते हुए वह कहते हैं:—

"यह कोष एक दम गलत है। या तो किसी ने इसे बाद में जोड़ दिया हैं" या किव ने अपनी लौकिकता को छिपाने के लिए, यह एक जामा अपने काव्य को पहनाया है, जिससे साधारण व्यक्ति उस काव्य की आध्यात्मिकता में

विश्वास रखें।"2

डा॰ कुलश्रेष्ठ को जायसी के पद्मावत की एक इस्तलिखित प्रति प्राप्त हुई है, जिसमें इन चौपाइयों (तन चितउर) वाला अंश नहीं है। इसी के अनुसार उन्होंने इस रूपक को अन्योक्ति न मानने के लिए अनेक तर्क दिए हैं, जो बहुत ही बल रखते हैं फिर भी उन आपत्तियों अथवा उक्त असंगतियों में कुछ की सफाई इस प्रकार दी जा सकती है:—

१—तोसरी असंगति में शंका है, कि आत्मा परमात्मा में लीन हो जाने

के उपरान्त भाया श्रीर शैतान कैसे बाधक होते हैं ?

प्रायः यह देखा गया है कि योगी का मन ब्रह्म में लीन होते हुए भी शरीर की इन्द्रियों से सम्बन्धित माया उसके मन को विचलित करने का प्रयतन सदैव किया करती है।

२—चौथी असंगति है कि ब्रह्म (पिद्मनी) से मिल जाने पर मन (रत्नसेन) इन्द्रिय-सुख (नागमती) को फिर क्यों अपनात । है १ और दोनों ब्रह्म और माया (पिद्मनी और नागमती) से समान व्यवहार क्यों करता है १

जो योगी परम-इस ब्रावस्था को प्राप्त हैं जाते हैं। उनके मन में समरसता

१—डा॰ कुलश्रेष्ठ—मलिक मोहम्मद जायसी-पृ॰ ६७-१००।
२—डा॰ कुलश्रेष्ठ—मलिक मोहम्मद जायसी—पृ॰ ६७-१००।

श्रा जाती है। सुख दुःख उनके लिये समान हो जाते हें शारीर की धारण करते हुए भी या इन्द्रिय सुख में रहते हुए भी उनका मन परम बहां में लीन रहता है। जिस प्रकार से कमल के पत्ते की जल में रहते हुए भी, जल गीला नहीं कर पाता है उसी प्रकार माया या इन्द्रिय सुख के बीच में रहते हुए भी उस पर उनका कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ता है श्रीर इस स्थिति में पड़ा हुश्रा जीव माया श्रीर बहा दोनों से समान व्यवहार करता है। सगरस मानव भोग मंयुक्त धर्म के चिरानन्द में मन्न रहता है ऐसा 'कामायनी' में ऊपर कहा गया है।

इसी प्रकार से श्रीर भी श्रमंगितयाँ हैं, जिनका समाधान नहीं हो सका है क्योंकि महान् विद्वान द्वारा लिखी हुई उत्तम से उत्तम रूपक-तत्व वाली कथा सम्पूर्ण श्रंग या शब्द प्रतीक रूप में नहीं विठाए जा सकते हैं। जायसी एक ऐसे महात्मा थे जिन्होंने केवल सत्संग से ज्ञान प्राप्त कर लिया था, कबीर जैसे संतों की भाँति श्रधिक पड़े लिखे न थे। ये वेपड़ी-लिखी जनता का, श्रपनी प्रेम कथाश्रों द्वारा, मन बहलाते थे श्रीर इन्हीं कथाश्रों द्वारा श्रपने सूफी सिद्धान्त भी समभा देते थे। सम्भव है, इस प्रेम कथा के कुछ प्रसंग ऐसे हों जो जनता के श्राकर्षण श्रीर मनोरंजन के तो साधन हों, किन्तु रूपक-तत्व की दृष्टि से श्रसंगत हों।

हो सकता है कि जायसी की प्रवन्ध योजना ऐसी न हो जो प्रत्येक प्रतीक पदित का सफलता से निर्वाह कर सके। यह भी सम्भव है कि इन प्रतीकात्मक चौपाइयों को जायसी ने सारे ग्रंथ की रचना करने के उपरान्त जीड़ दी हो, श्रोर इन प्रतीकों को कथा में उपयुक्त ढँग से जमाने का उन्हें श्रवसर न मिल सका हो। कुछ भी हो, परन्तु इतना श्रवश्य मानना पड़ेगा कि 'पदमावत' में कुछ श्रंशों तक रूपक-तत्व का सफलता से निर्वाह हुश्रा है। डा॰ नगेन्द्र के शब्दों में "प्रस्तुत कथा को पूरी तरह अपस्तुतार्थ से जकड़ देना ठीक नहीं है—श्राखिर प्रस्तुत कथा को थोड़ा श्रवकाश देना ही चाहिए" कहना न होगा कि 'पद्मावत' की कथा के पूर्वाद में श्राध्यात्मिक रूपक का जितना विस्तृत रूप से मेल बैठता है, उतना उत्तराद्ध में नहीं। 'कामायनी' ग्रौर 'पद्मावत' के रूपक-तत्व की तूलना—

'कामायनी' के रूपक तत्व के सभी पात्र विश्वासनीय और लौकिक हैं, परन्तु 'पद्मावत' के कुछ पात्र अलौकिक जान पड़ते हैं—पद्मिनी, सुआ, महादेव आदि ऐसे पात्र हैं, जो तिश्वासनीय तथा लौकिक नहीं हैं।

१ डा॰ नगेन्द्र 'विचार श्रौर विश्लेपण' पृ० ७५

नागमती जैसी पतित्रता स्त्री को माया या जंजाल मानना अनुचित है, परन्त 'कामायनी' में ऐसे अनौचित्य के दर्शन नहीं होते हैं।

'कामायनी' के सगों के नाम मानसिक वृत्तियों के अनुसार रखे गये हैं— 'चिन्ता सगें; आशा सगें, काम-सगें', परन्तु 'पद्मावत' में सगों के नाम घटना और वस्तु के आधार पर पाए जाते हैं— सिंहलद्वीप-खंड, रत्नसेन स्त्ती खएड आदि।

'कामायनी' में प्रतीकों का निर्वाह अधिक सफल हुआ है। इसमें वाच्यार्थ और व्यंग्यार्थ एक ही दिशा में चलते हैं और असंगतियाँ भी कम हैं, परन्तु 'पद्मावत' में प्रतीकों का निर्वाह ठीक ढंग से नहीं हो पाया है। अतः इसमें असंगतियाँ भी अपेताकृत अधिक हैं और इसके वाच्यार्थ और व्यंग्यार्थ भी एक दिशा में नहीं चलते हैं।

'कामायनी' के रूपक में मनोवैज्ञानिक और ऐतिहासिक तत्व समरूप में पाए जाते हैं, परन्तु 'पद्मावत' में आध्यात्मिक और ऐतिसासिक तत्व पाए जाते हैं। इसकी कथा में आध्यात्मिक तत्व इतना छाया हुआ है कि ऐतिहासिक तत्व दब सा गया है।

'कामायनी' के सभी प्रसंगों में प्रस्तुत अप्रस्तुत दोनों पत्तों का अर्थ सरलता से बैठ जाता है, परन्तु 'पद्मावत' के बहुत से प्रसंगों में अप्रस्तुत अर्थ को स्रोइता हुआ मालूम पड़ता है।

निष्कर्ष रूपों में इन दोनों प्रन्थों में रूपक-तत्व के दर्शन होते हैं, श्रौर उसका निर्वाह भी अञ्छे ढंग से हुआ है।

## 'कामायनी' का मनोवैज्ञानिक आधार

श्री रामगोपाल द्विवेदी एम० ए०

शैक्सिपयर के समय में यद्यि मनोविज्ञान शब्द श्राहित्त में नहीं श्राया था फिर भी उसके नाटकों में मनोविज्ञानिक तत्व बड़ी सरलता से इंगित किये जा सकते हैं — श्रौर किये जाते हैं। फिर श्राज के युग का तो कहना ही क्या? यह तो पग पग पर मनोविज्ञान की दुहाई देता है। वही साहित्यकार सफल माना जाता है जिसका ध्यान पात्रों की वाह्यता की श्रपेत्ता श्रांतरिक संघर्ष की श्रोर श्रिक रहता है — श्रौर इमारे महाकि प्रसाद इसी मार्ग के सफल पृथिक हैं। उन्होंने 'कामायनों' के ऐतिहासिक पात्रों में भी ऐतिहासिकता की उतनी खोज नहीं की जितनी मनोविज्ञान की; पात्रों में बहिर्प पर उतनी हिन्ट नहीं डाली जितनी श्रंतपत्र पर। उनके विचार से बाह्य जगत में हमें जो कुछ दिखाई पड़ता है वह सब श्रंतजंगत का ही प्रत्येपण है। 'कामायनी' के श्रामुख में भी उन्होंने यही बात कही है "यह श्राख्यान इतना प्राचीन है कि इतिहास में रूपक का भी श्रद्भत मिश्रण हो गया है। इसीलिए मनु, श्रद्धा श्रीर इड़ा हत्यादि श्रपना ऐतिहासिक श्रितत्व रखते हुए सांकेतिक श्रर्थ की भी श्रिमव्यक्ति करें तो मुक्ते कोई श्रापत्त नहीं।' कहने की श्रावश्यकता नहीं कि यह सांकेतिक श्रर्थ ही मनोवैज्ञानिक व्यंजना करता है।

'कामायनी' के सर्गों का नामकरण मानस' की भाँति किसी स्थान अथवा बाह्य घटना के नाम पर नहीं है, और न 'रामचन्द्रिका', 'साकेत', 'प्रियप्रवास' की भाँति संख्या भर लिख नी है अपित प्रत्येक सर्ग मन की किसी न किसी वृत्ति का ('ऐतिहासिक अस्तित्व रखते हुए') द्योतक है। इसका यह भी अर्थ नहीं कि किन के सभीप मानसिक वृत्तियों का एक ढेर (Chaos) लगा है जिसमें से जो वृत्ति उसके हाथ पड़ती है उसे ही उठाकर अपने महाकाव्य के सर्गारंभ का मुकुट बना देता है। मानव हृदय में भारतीय मानव के ही नहीं, सार्वभौमिक मानव के हृदय में जिस कम से मनोवृत्ति का जाम होता है, उसी कम को प्रसाद जी ने अपनाया है।

विश्व द्वार की अर्गला खोलते ही मनुष्य को जिस प्रथम वस्तु के दर्शन होते हैं 'विश्व वन की व्याली', 'अभाव की चपल बालका', ललाट की खल लेखा', 'व्याधि की सूत्रधारिणी', 'मधुमय अभिशाप', चिन्ता! कौन ऐसा व्यक्ति है जिसे इसकी प्रतीति न हुई हो ? मनोविज्ञान का यह चिरतन सत्य है। 'कामायनी' के प्रथम सर्ग को, इसीलिए, प्रसाद जी ने चिन्ता नाम दिया है। इस सर्ग के अन्दर चिन्ता का ही वर्णन नहीं अपितु वैवर्ण, वैकल्य आदि चिन्ताजन्य अनुभावों का भी लेखा है।

कौन नहीं जानता कि चिन्ता के पनघट पर आशा — नागरी बहुधा बैठी दिखाई पड़ती है। यदि ऐसा न हो तो मानव की गंगरी सदैव रीती ही रह जाए और वह प्यास के मारे असमय में ही दम तोड़ दे। फिर यह स्विट, कैसे बढ़े ? प्रसाद जी ने अपने महाकाव्य के 'चिन्ता' से अगो वाले सर्ग को, इसीलिए, 'आशा' नाम दिया है। 'चिन्ता' सर्ग के अकर्मण्य मनु 'आशा' सर्ग में कर्मशील हो जाते हैं:—

तप में निरत हुए मनु नियमित कर्म लगे प्रपता करने, विश्व रंग में कर्म जाल के सूत्र लगे घन हो घिरने।

'श्राशा' के बाद का सर्ग 'श्रद्धा' है। चिन्ता के उपरान्त हृदय में आशा का उदय होता है जिसके पीछे पीछे श्रद्धा चली श्राती है। श्रद्धा हृदय की उदान वृत्तियों की प्रतीक है— "मनु अर्थात् मन के दोनों पन्न, हृदय श्रीर मस्तिष्क का सम्बन्ध क्रमशा श्रद्धा श्रीर इड़ा से भी सरलता से लग जाता है।" (आमुख पू० ७-८)

श्रद्धा के श्रागे वाले दो सर्ग काम श्रीर 'वासना' है। प्रश्न उठता है क्या श्रद्धा जैसी उदात्त मनोवृत्ति काम एवं वासना की जन्मदात्री वन सकती है ? उत्तर एक है श्रीर वह है नहीं। फिर ? फिर क्या ? इस विशुद्ध मनोवृत्ति की श्रोर मानव ध्यान ही कब देता है। मन के इस पत्त पर मनुष्य बुद्धि का श्रारोप कर देता है श्रतः वह श्रद्धा जैसे श्रमृत सरोह को त्याग कर काम वासना जैसे पंकिल पोखरों में घुस पहता है। मनु ने ऐसा ही तो किया था।

'कामायनी' का अगला सर्ग है 'लज्जा'। 'अद्धा' सर्ग के उपरान्त कुछ, दूर के लिए 'कामायनी' का मनोविज्ञान दो भागों में विभक्त हो जाता है। एक

भाग पुरुष सम्बन्धी और दूसरा स्त्री सम्बन्धो। काम और वासना वृत्तियाँ पुरुष में जागत होती हैं। जब स्त्री ऐसे पुरुष के समीप आती है तो उसमें कुछ संकोच होता है, कुछ लज्जा होती है। यदि लज्जा न हो तो यह सुनिश्चित है कि नारी चलने से पूर्व ही गिर पड़े। यह लज्जा की ही कृपा है कि वह नारी को गिरने से पूर्व ही सचेत कर देती है। स्वयं उसी के शब्दों मं:—

मैं रित की प्रतिकृति लज्जा हूँ, मैं शालीनता सिखाती हूँ,

×

चंचल किशोर सुन्दरता की में करती रहती रखवाली।

'कामायनी' के अगले सर्ग का नाम 'कमें है। यह काम-वासना का ही फल है क्योंकि वासना से मनुष्य में तृष्णा का प्रचुर आविर्माव होता है। वह तृष्णा पूर्ण कैसे हो ? इसी के लिए वह कर्म में प्रवृत्त होता है। इस स्थिति में पर मनुष्य उचित-अनुचित सब कुछ करता है। 'कामायनी' के मनु इसके लिए हिंसा भी कर सकते हैं। अद्धा उनसे इस घृण्य कार्य के लिए मना करती है।

इसका फल यह होता है कि मनु श्रद्धा से ईर्ष्या करने लगते हैं। 'कामायनों' के 'कर्म' सर्ग के परचात 'ईर्ष्या' ही तो है। मनु स्वार्थ को ही सब कुछ समस्तते हैं। उन्हें यह नहीं रुचता कि श्रद्धा छोटा सा घर बनाए उसे लिकाश्रों से सजाए; उन्हें तो श्रपने श्रद्धं की परिधि का श्रधिकतम विकास ही श्रमीप्सित है:—

यह जलन नहीं सह सकता में, चाहिए मुक्ते मेरा ममत्व, इस पंचभूत की रचना में, में रमण कहाँ बन एक तत्व।

उनकी तो उत्कट इच्छा है कि उन पर किसी प्रकार का कैसा भी ग्रंकुश न रहे। उनके लिए स्वच्छन्दता (liberty) का अर्थ उच्छ खलता (Licence) है:

#### तुम ग्रपने सुख से सुखी रहो, मुकको दुख पाने दो स्वतंत्र।

इतना कह कर मनु श्रद्धा को छोड़कर चले जाते हैं। कहाँ ?—इहा की गोद में सांकेतिक अर्थ में मानव हृदय की वात अनसुनी करके बुद्धि का आंचल थाम लेता है। श्रद्धा को छोड़कर मनु इड़ावादी (बुद्धिवादी) वन जाते हैं। बुद्धि की सहायता से वे सारस्वत प्रदेश में साम्राज्य स्थापित करना चाहते हैं। यहाँ तक तो ठीक है किन्तु वे इससे भी आगे जाते हैं और स्वयं बुद्धि पर ही अधिकार जमाने का प्रयास करते हैं। जब बुद्धि हामी नहीं भरती तो वे बल प्रयोग करते हैं फलतः संघर्ष दुनिवार (Indispensable) हो जाता है। यहाँ पर किन ने साथ-साथ दो धाराएँ वहाई हैं एक और मन का बुद्धि से संघर्ष हो रहा है, दूसरी और श्रद्धावृत्ति नितान्त वे खबर नहीं है। उसमें इतना बल हैं कि वह स्वप्न में ही मनु की आपत्तियों को देख लेती है और विना बुलाए ही वहाँ तक दौड़ी जाती है। दूसरे शब्दों में बड़े से बड़े दुख में भी श्रद्धा-वीणा से स्वर निस्सरित होते रहते हैं। 'इड़ा' के बाद का सर्ग प्रसाद जी ने इसीलिए 'स्वप्न' रखा है। हाँ, तो मनु और इड़ा का यह संवर्ष बहुत ही काल तक चलता रहता है। यहाँ भी मनु वही सोच रहे हैं जो श्रद्धा के साथ सोच रहे थे:—

"वशी नियामक रहे न ऐसा मैंने माना ।" पर बुद्धि श्रद्धा जैसी मासूम नहीं है जो मनुका मूँह जोहती रहे। वह तो सीधे शब्दों में कह देती है:—

मतु सब शासन स्वत्व तुम्हारा सतत निबाहें, तुिंद, चेतना का क्षण श्रपना श्रन्य न चाहें! श्राह प्रजापित यह न हुश्रा है कभी न होगा, निवासित श्रधिकार श्राज तक किसने भोगा?

मनुको शायद तमी अपने अतीत के वे ज्ञा याद आ जाते हैं जब वे इदय से रूठ गए थैं:—

में सबको वितरित करता ही रहं क्या ? कुछ पाने का यह प्रमास है पाप सह क्या ?

्रं × × × × × विकार, प्रजापति न वृथा हूँ।

श्रीर इसी निर्वंध ग्रधिकार को प्राप्त करने की सनक में मानव हार जाता है। प्रकृति विजय-शंख फूँकने लगती है। होश श्राने पर मानव को श्रपने पर ग्लानि होतो है, 'निवंद' हो जाता है जिससे उसकी श्रव तक विहमुंखी वृत्तियाँ श्रंतमुंखी हो जाती हैं फलतः उसे ज्ञान, एवं कर्म के सामंजस्य का महत्त्व ज्ञात हो जाता है। जीवन के इसी रहस्य को जान लेने पर मानव को श्रानंद आखरड श्रानद की प्राप्ति हो जाती है। फिर तो कुछ शेष ही नहीं रह जाता उसके लिये। 'निवंद' के उपरांत 'दर्शन', 'रहस्य' एवं 'श्रानंद' सर्ग हो तो है।

इस प्रकार कामायनी की यह मनोवैज्ञानिक न्यंजना ग्रत्यंत ही मधुर है। ऐतिहासिकता का ऐसा सुखद सम्मिलन विश्व के किसी साहित्य में प्राप्त कर सकना दुर्लभ है। महाकवि प्रसाद की धारणा है कि बड़ी ऐतिहासिक घटना त्रांतरिक भावनात्रों का ही प्रतिफल है इसीलिए ब्रादिमानव का इतिहास प्रस्तुत करते. समय उन्होंने घटनास्त्रों के क्रम पर जो इतिहास का पहला तकाजा है उतना ध्यान नहीं दिया जितना घटनाओं एवं पात्रों की मनोवैज्ञानिकता पर । यदि वे वेदों, पुराणों एवं इतिहास में आए हुए मन के इतिवृत्त की उसी कम से रख देते तो महाकाव्य एक देशीय एवं एककालीन हो जाता किंतु घटनात्रों एवं पात्रों को मनोविज्ञान सरिता में निमझित करके उन्होंने सार्वभौमिकता, सार्वकालीनता एवं सनातन सत्य ला दिए है। स्त्राज का मानव-प्रसाद जी के देश का ही नहीं श्रपितु मानव-मात्र—भी उस दिन के मन के समान कामी, लोलुप एवं उच्छे खल है। उसने श्रदा जैसी दृदयस्य सुकोमल वृत्ति को बिसार रक्खा है एवं बुद्धिवाद के पाश में जकदता जा रहा है। इसका फल ग्राज भी वही दिखाई पड़ रहा है जो सारस्वत नगर में था-कलह, संघर्ष, सुख-शांति का विनाश, पग पग पर हार । जब तक वह श्रद्धादीन रहेगा, जगत युद्ध-विभीषिकात्रों से सदैव संतप्त रहेगा। इड़ा (बुद्धि) के संसर्ग से मानव ने सारस्वत नगर में नव-नवीन श्रास्त्र-शास्त्रों का निर्माण किया, प्रकृति से शक्ति छीन ली पर उसका फल क्या हुआ ? ग्रांज के बुद्धिवादी युग में भी प्रति दिन शस्त्रों का श्रविष्कार होता जा रहा है श्रौर नित्य-प्रति मानवता के कफन में एक कील डुकती जा रही है। 'रहस्य' सर्ग की निम्न पंक्तियाँ आज भी उतनी ही सत्य है जितनी मानवता के प्रथम चरण में थी:-

ज्ञान दूर, कुछ किया भिन्न हैं इच्छा वयों पूरी हो मन की, एक दूसरे से न मिल सके, यह विडम्बना है जीवन की।

श्रीर जीवन की यह विडम्बना कव तक चलती रहेगी—श्रानंद का प्याला कव हाथ लग सकेगा—इसके उत्तर के लिये हमें 'कामायनी' के पने उलटने होंगे। विज्ञान की श्रिधिकतम उन्नति से क्या इस विश्व को युद्धों से (गर्म या ठएडे) त्राण दिया जा सकता है—इसके जानने के लिए हमें 'कामायनी' का मुँह जोइना पड़ेगा—जोइना ही पड़ेगा।

प्रसाद जी के महाकाव्य का यह काव्यमय मनोविज्ञान वस्तुतः अत्यंत

## 'कामायनी' में रहस्य की अनुभूति

श्री शंभु शरएा

महाकाव्यों की प्रचलित परिपाटी को त्यागकर 'कामायनी' ने जब अपना श्रमिनव रूप सँवारा तो उसमें नवीन-युग की समस्यात्रों की नव्य श्रीर काव्या-त्मक रेखाएँ, समाधान तथा प्रणालियाँ भी आई तो सहसा समस्त काव्य-प्रेमी-जगत के लिए अद्भुत आकर्षण का विषय वैन गई। उसमें सूद्म मनस्तत्त्व का जैसा कलात्मक विश्लेषण और निरूपण हुआ, वह आसानी से वोधगम्य न होने के कारण किंचित जटिल तो हुआ ही, वह रहस्यपूर्ण भी हो गया। 'कामायनी' की रहस्यात्मकता का सबसे वड़ा कारण तो यह हुआ कि उसमें जिस अद्वैतवाद तथा श्चानन्दवाद की स्थापना की चेष्टा की गई, वह सर्वथा रहस्यवाद का ही विषय था। यद्यपि 'कामायनी' का चरम उद्देश्य त्राधुनिक समस्यात्रों का मनोवैज्ञानिक समाधान कर, उस अज्ञान और अनंत की ओर अअसर होते हुए सामरस्य की प्राप्ति हैं तथापि उसमें काव्यात्मकता का ग्रामाव नहीं है। हाँ, इतना तो ग्रावश्य है कि कहीं-कहीं जहाँ कवि उस सूद्म सत्ता की सूद्मगत श्रमिव्यक्ति करना चाहता है, वह एक ऐसे चेत्र में अनजाने ही चला गया है जिससे हमारा काव्यगत परिचयं पहले नहीं हुआ था। इसीलिए, जहाँ तक किव उस सूचम सत्ता के प्रति जिज्ञासा करता है, वहाँ तक तो वह परिचित काव्यात्मक रहस्यवाद के भीतर है, किन्त जहाँ वह 'इच्छा', 'क्रिया' श्रौर 'ज्ञान' के तीन विन्दुश्रों से उनके गोलक चक्रों का प्रत्यजीकरण करता हुआ उनके सहसा समिलन तथा तज्जन्य अपन ज्वालाओं-का साज्ञातकार अपने पाठकों को कराता है, वहाँ वह काव्य-रसिकों के लिए बहुत कल चमत्कार प्रदर्शक इटयोशियों सा लगता है। वस्तुतः कामायनी का यह समन्वय-इसके पहले तक कान्य का विषय भी नहीं था। इसीलिए परिडत रामचन्द्र शक को अपने 'हिन्दी साहित्य का इतिहास' में कामायनी पर विचार करते समय लिखना पड़ा थ:— "जित सम्बय का पत्न कि ने च्रान्त में सामने रखा है उसका निवाह रहस्यवाद की प्रकृति के कारण काय के भीतर नहीं होने पाया है।""

१. "हिन्दी साहित्य का इतिहास;" पूर ६६१ ।

पिएडत रामचंद्र शुक्क का कहना है कि कविता का सम्बन्ध ब्रह्म की व्यक्त सत्ता से है, चारों ग्रोर फैले हुए गोचर जग से है, ग्रव्यक्त सत्ता से नहीं।" श्रीर यह भी कहना ठीक है कि भारतीय साहित्यिक परम्परा में वाल्मीकि से लेकर पिएडत राज जगन्नाथ तक ऐसा कोई कवि नहीं हुन्ना जिसने मात्रेय स्त्रीर प्रव्यक्त की अशेय और अव्यक्त ही रखकर उसके प्रति प्रेम की व्यंजना की। यह भी सत्य है कि अव्यक्त और अज्ञेय विषय होने के कारण ही हम किसी वस्तु को अकाव्यात्मक गर्हित तथा हेय नहीं बना सकते। प्रश्न है. उस ग्रज्ञात ग्रौर ग्रज्यक से ग्रानंद मिल सकने का । यदि आनंद की प्राप्ति होती है तो समस्त वर्शन काव्यात्मक चेत्र के भीतर है और यदि ग्रानन्द नहीं मिलता तो ज्ञान ग्रौर व्यक्त भी काव्य का विषय नहीं हो सकता । सम्मवतः इस तथ्य को बाद में चलकर आचार्य रामचंद्र शक्त जी ने मान लिया था क्योंकि वे सुकियों के सरस काव्य की स्रोर स्रमसर होकर उसमें रमे दिखाई पड़े थे: -- उन सुफियों की ग्रोर जिनका समस्त काव्य श्रज्ञात श्रीर श्रनंत के प्रति जिज्ञासा, जिज्ञासा के बाद लालसा, लालसा के बाद त्रात्म-समर्पण, त्रीर त्रात्म-समर्पण के वाद पूर्ण-तादात्म्य का काव्य है। उस महा-मिलन के लिए जिस निश्चित क्रामिक साधनात्रों से वे गुजरते हैं वह बहुत कुछ योगात्मक होते हुए भी काव्यात्मक ही रहा है ! "कोई सहृदय मर्भज्ञ क्या यह कह सकने का साहस कर सकेगा कि सुफी काव्य में सरसता नहीं है ? हृदय के तारों को अंकृत करने की जो अलौकिक चमता सूफी साहित्य में है वह संसार के बहुत कम ही स्थानों में मिलेगी । उसका विश्व-साहित्य में अनुपम स्थान है।" अब 'कामायनी' के समन्वय का पत्त वाला ऋंश काव्यात्मक है या नहीं, यही प्रस्तुत प्रश्न है क्योंकि कामायनी के शेष भागों की काव्यात्मकता में किसी को संदेह नहीं रहा है। इतना तो अवश्य है कि 'कामायनी' पढ़ते समय हमें एक अखरड काव्यात्मक श्रानंद का अनुभव होता है, पर यह भी सही है कि जब हम 'रहस्य' सर्ग में पहुँचते हैं तब बहुत कुछ ऐसा मिलता है जिससे हम परिचित नहीं थे-

तिरिक विश्व आलोक बिन्दु भी तीन दिखाई पड़े ग्रलग वे; त्रिभुवन के प्रतिनिधि थे मानों वे ग्रनमिल थे किंतु सजग थे।

२. "चितामिए," भाग ६, पृ०-५४।

३. साहित्यिक निबंधावली; पृ० १११.

श्रीर, इतना ही नहीं, मनु घबरा कर पूछते हैं— मनु ने पूछा, ''कौन नए ग्रह ये हैं, श्रद्धे! मुक्ते वताग्रो; मैं किस लोक बीच पहुँचा, इस इन्द्रजाल से मुक्ते बचाग्रो।"

श्रव श्रद्धां उन्हें उस त्रिकोण के प्रत्येक बिंदु को बारी-बारी से दिखाती, उनका परिचय कराती, उनकी विशेषता को बताती चलती है। वह काफी देर तक ऐसा करती रही है और मनु चुपचाप श्राश्चर्य-विजिक्त देखते-सुनते जा रहे हैं जैसे कोई श्रलौकिक 'बायस्कोप' देख रहे हों! जब श्रद्धा परिचय करा लेती है, तब मनु को उन तीनों विंदुश्रों में श्रद्धा की स्मिति श्रचानक दौड़ती दिखाई पड़ी। वह स्मिति च्या भर में उन विंदुश्रों श्रन्तव्यीप्त हो गई श्रीर जैसे ही यह स्मिति उनमें श्रन्तव्यीप्त हुई, वे दहक उठे—

महा ज्योति रेजा-सी बनकर श्रद्धा की स्मिति दौड़ी उनमें; वे सम्बद्ध हुए फिर सहसा जाग उठी थी ज्वाला जिनमें।

त्राग्नि की लपटों से ब्रह्म की ब्रह्म त सत्ता का संकेत मिलता है, महाकाल का विषम दृत्य होने लगता है ब्रीर —

> स्वप्न स्वाप, जागररा भस्म हो, इच्छा किया ज्ञान मिल लयथे; दिव्य अनाहत पर निनाद में श्रद्धायुत मनु बस तन्मय थे।

इस अनाहत नाद में मन् का श्रद्धायुत तत्मयीमवन योगियों से तत्मयीमवन से बहुत कुछ साम्य रखता है। फिर भी, यह तत्मयीमवन न तो योगियों के क्रमिक यम-नियम द्वारा उनके घट के भीतर होने वाले अनाहत नाद की साधनात्मक उपलब्धि है, न किसी परम्परागत कांव्य की भावना गत अभिव्यक्ति ही। हमें जो कुछ हाथ लगता है, हम इसे सर्वथा अपरिचित पाते हैं। इसीलिए आचार्य रामचन्द्र गुक्क जी ने इसे 'काव्य के भीतर' नहीं मानना चाहा था। पर 'कामायनी' की स्वामाविक गति में और उसकी उद्देश्य प्राप्ति में यहो सम्मव और अनिवार्य या। 'कामायनी' के अध्ययन में काव्यात्मक आनंद की गहरी अनुभृति होती है।

इसीलिए इस समन्वय-पन्न को भी इस कान्य का स्वामाविक अनिवार्थ अंग तथा सर्वथा कान्यात्मक ही मानते हैं।

वैसे तो रहस्यवाद सर्वथा भारतीय है ही किंतु सूफियों का भी ग्रापना एक रहस्यवाद है जो श्रद्ध तवाद की स्थापना तथा उसकी उपलब्धि को लेकर भारतीय रहस्यवाद से किंचित भिन्न है। किंतु 'कामायनी' में जिस रहस्य की श्रनुभूति की गई है, वह तात्विक दृष्टि से शुद्ध भारतीय है। इसमें इड़ा का मायाजाल तो है ही, इसमें परब्रह्म की भावना पुरुष-रूप में ही की गई है। वैसे श्रमिव्यक्ति में स्फियों के मादन तत्व के प्रभाव के छींटे भी कहीं कहीं पाए गए हैं—

इन्द्र नीलमिशा महा चषक या सोम रहित उलटा लटका, ग्राज पवन मृदु सांस ले रहा जैसे बीत गया खटका।

इन्हें छोड़कर यदि हम रहस्यवाद की हिंट से विचार करें तो रहस्यवाद की जो प्रमुख विशेषताएँ हैं, 'कामायनी' में मिल जाती हैं। उसमें आध्यात्मिक तत्त्व तो हैं ही, अह तवाद की स्थापना मी है और रहस्यवाद के लिए जिस आध्यात्मिक वातावरण की अपेदा स्पर्जियन ने समभी है वह मी अपने बड़े मनोहर रूप में कामायनी में विद्यमान है।''' जिस लोक में अदा मन को ले जाती है यह अत्यन्त अलौकिक तथा आनंद का लोक है। यह भी स्मरण रखना चाहिए कि भाव की हिंदि से चाहे जो हो, भाषा तथा अभिन्यंजना की हिंदि से वह (कामायनी) छायावादी अधिक है। इस सम्बन्ध में आचार्य नंददुलारे बाजपेयी के शब्दों में ही कहना हम अञ्छा समभौगे—'यों तो उनका समस्त कान्य ही छायावादी या रहस्यवादी आधार लिए हुए हैं, वास्तविक और न्यक्त जीवन-घटना के स्थान पर भावनाओं और मनोवृत्तियों का छायात्मक निरूपण ही उनके कान्य की मुख्य विशेषता है, परन्तु कतिपय स्थल स्पष्टतः रहस्य की आभा से परिपूर्ण हैं।'' आधुनिक साहित्य पृष्ठ ६५, पर स्मरण यह रहे कि 'दर्शन', 'रहस्य' और 'आनंद' की अभिन्यंजना प्रणाली शुद्ध रहस्यवादी ढंग-की है क्योंकि उसकी वस्तु भी शुद्ध

<sup>(</sup>४) "रहस्यवाद एक प्रकार की दिव्य अनुभूति है। सिद्धान्त नहीं; यह तो एक प्रकार का आध्यात्मिक वातावरण है, कोई दर्शन—पद्धति नहीं।"— स्पर्जियन।

रहस्यवादी ही है। 'कामायनी' के शेष भागों में रहस्य की जहाँ जहाँ अनुभूति हुई है, वहाँ वहाँ उसकी अभिन्यितयाँ शुद्ध रहस्यवाद की न होकर जिज्ञासा क्रिक्त ही हैं। वस्तुतः यहाँ कान्य के कथा-विकास की दृष्टि से शुद्ध रहस्यवाद का कोई उपयुक्त स्थल भी नहीं था। वैसे जहाँ-जहाँ उचित स्थल आए हैं, अभिन्यं-जना में, लगता है, किव शुद्ध रहस्यवाद की अनुभूति की अभिन्यित्त कर रहा है। इसको हम एक उदाहरण द्वारा स्पष्ट करेंगे।—

शुद्ध रहस्यवाद की पुर्य-वेला में ऐसी दशा श्राती हैं. जब "वस्तुश्रों के विविध गुर्य एक ही इन्द्रिय पाने की समता प्राप्त कर लेती हैं। ऐसी दशा में शायद इन्द्रियाँ भी श्रपना कार्य बदल देती हैं।" सेएट मार्टिन के साथ भी यही बात हुई थी क्योंकि उन्होंने हश्य फूलों को सुना था श्रीर अन्य व्वनियों की ज्वाला देखी थी। कहने का मतलब यह है कि जो अन्य है उसका उन्होंने चासूप-प्रत्यस्व किया था श्रीर जो हश्य है उसका उन्होंने शावर्ण प्रत्यस्व किया था। है ठीक यही दशा लिंडजा' सर्ग के प्रारम्भ में श्रद्धा की हो रही है—

कोमल किसलय के श्रंचल में नन्हों कलिका ज्यों छिपती सी, गो घूली के धूमिल पट में दीपक के स्वर में छिपती सी।

अदा ने 'लज्जा' के लिए जिस उपमान को लिया है वह हश्य है कितु उसका श्रावण-प्रत्यन्त किया गया है। यदि हम 'दीपक' का राग-विशेष भी अर्थ मान लें तो श्रावण-प्रत्यन्त का चानुष-प्रत्यन्त मानना हो पड़ेगा; किसी तरह से रहस्यानुभूति की इस उच्च मनः स्थिति में इन्द्रियों का कार्य-व्यापार विपर्यस्त तो हो ही गया है। यही रहस्यात्मक अनुभूति की तत्मय स्थिति का लन्न्ण है। वैसे 'दर्शन' 'रहस्य' और 'श्रानंद' सगों को छोड़कर जहाँ कहीं भी रहस्य की अनुभूति 'कामायनी में हुई है, वह तत्त्वतः जिज्ञासामूलक ही है। इस जिज्ञासा मूलक रहस्यानु के वाद 'आशा' सगे का प्रारम्भ होता है और इस इस जिज्ञासामूलक रहस्यानुभूति की पहली अभिन्यिक पाते हैं—

५ कबीर का रहस्यवाद ;पृ०

६—"I have heard flowers that sounded and saw notes that shone." अएडर 'इल रचित 'Mysticism;' पृ द

वह विराट् था हेम घोलता नया रँग भरने को आज, कौन ? हुआ यह प्रश्न स्रचानक और कुतुहल का था रॉज।

किव को लगता है जैसे कोई श्रदृश्य सत्ता विश्वदेव, सविता, पूषा, सोम, मस्त, चंचल पवमान, वरुण, श्रह, नत्तृत्र, तृण, वीरुध सब में श्रन्तर्व्याप्त होकर उन्हें परिचालित तथा श्राक्षित कर रही हो। वह सत्ता श्रत्यन्त ही रमणीय है, पर यह सब श्रनुभूति है। यह सत्ता कैसी है, कौन है, कुछ भी नहीं कहा जा सकता—

हे अनंत रमणीय कौन ! तुम ? यह मैं कैसे कह सकता। कैसे हो ? क्या हो ? इसका तो भार-विचार न सह सकता।

वैसे 'रहस्य' सर्ग में समन्वित किंतु तीनों बिंदुश्रों की ज्वालाश्रों से—उपनि-षदों की 'नेति-नेति' की पुष्टि भी हुई है—

महा शून्य में ज्वाल सुनहली सबको कहती 'नहीं-नहीं'-सी

सारांश यह है कि इम किसी भी दृष्टि से क्यों न देखें, 'कामायनी' में रहस्यात्मक अनुभूति का अभाव कहीं नहीं मिलेगा। 'कामायनी' की तथाकथित जटिलता का कारण उसमें मनस्तत्त्व का विश्लेषण है। मनोविज्ञान में काव्य और काव्य में मनोविज्ञान यहाँ एक साथ दिखाई देते हैं। मानस का ऐसा विश्लेषण और काव्यात्मक निरूपण हिंदी में शायद शताब्दियों बाद ही हुआ है।"—आधु-निक साहित्य; पृ० ५१।

सूदम मनस्तरवों के विश्लेषण के कारण ही कामायनी सब के लिए बोध गम्य नहीं हो सकी है ? जिसे उसकी उत्क्रष्टता का प्रमाण ही समफना चाहिए— "जो वस्तु वास्तव में उत्कृष्ट है वह निर्वल व्यक्ति के लिए सदैव अगम्य होगी और जो वस्तु किसी मूर्ख को स्पष्ट की जा सकती है, वह वास्तव में किसी काम की नहीं।" कामायनी की रहस्यात्मक अनुभूति की उत्कृष्टता का यह भी एक महत्वपूर्ण गुण है।

### प्रसाद जी का रस-विवेचन

डा॰ ग्रानन्द प्रकाश दीक्षित, एम० ए० (हिन्दी तथा संस्कृत) पी-एच० डी॰

प्रसाद जी की भावकता और उनका चिन्तन दोनों ही महनीय हैं, किन्तु उनके किन-व्यक्तित्व ने उनके चिन्तन को ऐसा श्राच्छादित कर लिया है कि इम उनकी निवन्ध-सम्पत्ति की श्रोर प्रायः च्यान नहीं देते, जबिक सचाई यह है कि उनके काव्याधार को समझने के लिये निवन्धों का श्रध्ययन श्रावश्यक है। प्रसाद जी के समस्त निवन्धों का विवेचन यहाँ सम्भव नहीं है श्रतएव हम उनके रस-दृष्टिकोण को ही यहाँ विचार के लिये प्रस्तुत करेंगे।

प्रसाद जी काव्य को मूलतः आध्यात्मिक अतः संकल्पात्मक अनुभूति मानते है। इसे ब्राच्यात्मिक स्वीकार करने के कारण ही उन्होंने दार्शनिक मित्ति पर उसे ग्राप्त मानकर काव्यात्मक रस का विवेचन दार्शनिक दृष्टिकोगा से उपस्थित किया है । उनका विचार था कि 'वास्तव में भारतीय दर्शन और साहित्य दोनों का समन्वय रस में हुन्ना था न्त्रीर यह साहित्यिक रस दार्शनिक रहस्यवाद से अनुप्राणित है।" इस दार्शनिक रहस्यवाद तक पहुँचने की आवश्यकता 'ब्रह्मा नन्द-सहोदरता' सिद्धान्त के कारण हुई है। ब्रह्म जो मूर्त भी है और अमूर्त भी उसके भ्रानन्द के समान यदि काव्य का त्रानन्द है तो उसे त्राध्यात्मिक श्रेणी से च्यत ही कैसे किया जा सकता है। इस श्राध्यात्मिक तथा दार्शनिक दृष्टिकीया के समर्थन के लिये प्रसाद जी ने साहित्य को संकल्पनादी तथा विवेकनादी नाम से दो धाराश्रों में विभक्त किया है। संकल्पवादी धारा का सम्बन्ध नास्य रस से है श्रीर विवेकवादी धारा का सम्बन्ध विज्ञान, शास्त्र श्रीर श्रव्य से श्रितातमा की संकल्पात्मक अनुभ्ति ही मानव ज्ञान की अक्रियम धारा थी जी लोकपत्त की प्रह्रा करके त्रानन्द-साधना में लगी रही। इसका विकास वेद से नास्य में हुन्ना है, इसीलिये कहा गया है "जग्राह पाठ्यम् ऋग्वेदात्" । नाट्य क्या है ? क्रीड़ा ही। इस कोड़ा का नाट्य में प्रहण शैवागमीं के आधार पर हुआ है। शैवागमीं में बताया गया है कि यह जगत् कीड़ा रूप ही है स्वयं ब्रह्म ने अपनी कीड़ा और अपने आनन्द के लिये इसे उपस्थित किया है। "की इत्वेना खिलम् जगत्।" पंक्ति

१-काव्यकला और अन्य निवन्त्र पृष् ५०।

इसी की द्योतक है। स्वयं भरत ने कहा है 'श्रात्माभिनयनं भावो''—(ना॰ शा॰, २६-३६), श्रर्थात् श्रात्मा का श्रमिनय भाव है। श्रतएव ऐसा सिंख होता है कि ब्रह्म की कीड़ा में जिस प्रकार उसका श्रात्मिक प्रस्फुटन माना गया है श्रौर उसे श्रानन्द्दायक कहा गया है, वैसे ही नाट्य भी यदि श्रात्माभिनय है तो सहज ही श्रानन्दात्मक भी, श्राच्यात्मिक भी श्रौर ब्रह्मास्वाद से उसका श्रास्वाद तुलनीय भी है। भाव हो श्रात्म चैतन्य में विश्रान्ति पा जाने पर रस होते हैं। जैसे विश्व के भीतर से विश्वात्मा की श्रमिन्यक्ति होती है, उसी तरह नाटकों में रस की। श्रात्मा के निजी श्रमिनय में भावस्थि होती है। असे नवगुत ने इसी भाव को ग्रहण करके रस को दार्शनिक दृष्टिकोण से समकाया श्रौर श्रमेद तथा समरसता के सिद्धान्त का साहित्य के चेत्र में प्रयोग किया। इसी बात को लिखत करके प्रसाद जी ने कहा है—''शिवस्त्रों में लिखा है—नर्तक श्रात्मा, प्रेदािकण इन्द्रिन्याणि। इन स्त्रों में श्रमिनय को दार्शनिक उपमा के रूप में ग्रहण किया गया है। शैवा है तवादियों ने श्रतियों के श्रानन्दवाद को नाट्य-गोष्ठियों में प्रचितत रखा था, इसिलये उनके यहाँ रस का साम्प्रदायिक प्रयोग होता था। 'विगलितभेद संस्कारमानन्दरसप्रवाहमयमेव पश्यित''—चेमराज।''

यह रस श्रात्म चैतन्य में विश्रान्ति पाने से उत्पन्न होता है, इसका अर्थ है कि हम अपने से बाहर संसार का जो भी प्रसार देखते हैं वह हमें लौकिक सम्बन्धों में भटकाता ही है और भटकन के रूप में दुःखदायी बन जाता है। किन्तु यदि हम लौकिक-सम्बन्धों से युक्त करके ममत्व-परत्व की हिंग्ड से न देखें और सहज रूप में प्रहण करें तो वही हमारी श्राम्यन्तर प्रकृति में युक्त र ऐसा बन जाता है कि जैसे हमसे उसका कोई भेद और विरोध न हो। चैतन्य निरुपाधिक है, इसके श्रात्मा में विश्रान्ति पा जाने का श्रामप्राय है पूर्ण श्रहमाव में स्थापित हो जाना, यही श्रखण्डता की स्थिति है और श्रखण्डता में ही श्रानन्द होता है, श्रतण्व रस, जो श्रात्म चैतन्य में विश्रान्ति पाने का नाम है, स्वयं श्रानन्दात्मक होता है। इस भेद को मिटाने के लिये ही काव्य में साधारणोकरण का सिद्धान्त समक्ताया गया है। इसी बात को प्रसाद जी ने दो पृथक स्थलों पर समकाया है। 'नाटकों में रस का प्रयोग' निबन्ध में उन्होंने कहा है कि 'जिस तरह श्रात्मा की श्रीर इदं की मित्रता मिटाने में श्रह तवाद का प्रयोग है, उसी प्रकार एक ही प्रत्यगात्मा के भाववैचित्रयों का—जो नर्तक श्रात्मा के श्रीमनय-पात्र हैं—श्रभेद या

२—वही—पृ० ⊏१। ३—काव्यकला और ऋत्य निबन्ध, पृ० ७६।

साधार गीकरण भी रस में है। इस रस में ब्रास्वाद का रहस्य है। "४ दूसरे स्थान 👺 पर उन्होंने समकाया है कि "श्रमिनवगुप्त ने नाट्य रखों की व्याख्यया में उसी अमेदमय आनन्द-रस को पक्षवित किया। - उन्होंने कहा कि वासनात्मयता स्थित रित-ग्रादि बृत्तियाँ ही साधारणीकरण द्वारा भेद-विगलित हो जाने पर श्रानन्दस्वरूप हो जाती हैं। उनका श्रास्वाद ब्रह्मास्वाद के तुल्य है। "परब्रह्मास्वाद सब्रह्मचारित्वम् वास्वस्य रसस्य'-लोचन।"" इस आतमा की खोज ने ही रस-वादियों को अनेक रसों से पिएड छुड़ाकर उन्हें एक रस की कल्पना में लगाया। अभिनवगुप्त के समान ही मोज ने एक नया सिद्धान्त प्रस्तुत किया जिसके अनुसार अहंकार या अभिमान ही सब परिवर्तनों और विविधताओं का मूल कारण है। यह अहंकार आत्मस्थित गुण-विशेष होता है जो जन्मान्तर के पुराय का फल है श्रौर यही विषय-सम्पर्क से नाना रूपों में, जिन्हें लोग श्र गारादि रस कहते हैं, व्यक्त होता है। ब्रहंकार की मूल स्थिति पूर्वाकोटि ख्रौर शृंगारादि रस की कोटि मध्यमावस्था कहलाती है। इन दोनों के बाद भी एक कोटि है जो पराकोटि कह-लाती है। इसमें इन दोनों कोटियों से ऊपर उठकर हमारे भावों का विलय हो जाता है और एकीकृत आनन्दात्मक रूप में उपस्थित होते हैं, यही अहंकार-श्रंगार की दशा कहलाती है यही साध्य है। अतएव मोज एकमात्र श्रुंगार रस को ही रस स्वीकारं करते हैं ग्रौर कथित श्रृंगारादि भेदों से पृथक मानकर इन्हें केवल ब्याव-हारिक रूप में श्रीपाधिक या श्रीपचारिक रस मानते हैं श्रीर श्रहकार-श्रेगार की ही पारमार्थिक रस मानते हैं। मोज को हिंद में इसी विचार से देखें तो म्रानन्द-वर्धन की यह उक्ति भी ठीक उतरती है कि कवि श्रेगारी होता है और इसीलिये सारे संसार को रसमय कर सकता है: वही यदि नीरस हो तो सारा जगत ही नीरस हो जायगा ।

इस प्रकार के विचारों ने ही शास्त्रकारों का ध्यान रस के साथ समाधि-सुख के सम्बन्ध की ग्रोर दौड़ा दिया है। यह मावना भी शैव-सूत्रों से ही ग्राई है, इसे दिखाते हुए प्रसाद जी ने कहा है: "उनके यहाँ कहा गया है 'लोकानन्दः समाधिसुखं'-शिवसूत्र १८। चेमराज उसकी टीका में कहते हैं 'प्रमातृपद विश्रान्ति श्रुवधानानन्तश्चत्मकारमयो य श्रानन्द एतदेव ग्रस्य समाधिसुखम्।' इस प्रमातृपद-विश्रान्ति में जिस चमत्कार या श्रानन्द का लोक संस्था श्रानन्द के नाम से सकेत किया गया है, वही रस के साधारणीकरण में प्रकाशानन्दमंग संविद्-विश्रान्ति के रूप में नियोजित था। इन श्रालोचकों का यह सिद्धान्त स्थिर हुश्रा कि चितवृतियों की श्रात्मानन्द में तल्लीनता समाधि मुल है। साहित्य में भी इस दार्शनिक परिभाषा को मान लेने से चित्त की स्थायी वृत्तियों की बहु-संख्या का कोई विशेष श्रर्थ नहीं रह गया। सब वृत्तियों का प्रमातृपद — श्रद्धम् में विश्रान्ति होना हो पर्याप्त था। श्राभिनव के श्रागमाचार्य गुरु उत्पल ने कहा है कि "प्रकाशस्यात्मविश्रान्तिरहं भावो हि कीर्तितः"। प्रकाश का यहाँ तात्पर्य है चैतन्य। यह चेतना जब श्रात्मा में ही विश्रान्ति पा जाय, वही पूर्ण श्रदंभाव है। साधारणीकरण द्वारा श्रात्म-चेतन्य का रसानुभूति में, पूर्ण श्रदंपद में विश्रान्ति हो जाना श्रागमों की दार्शनिक सीमा है। साहित्यदर्पणकार की रस-व्याख्या में उन्हीं लोगों की शब्दावली भी है — सत्वोद्धे कादखरडस्वप्रकाशानन्दचिन्मयः, इत्यादि। "'

इस दृष्टि से भारतीय तथा पाश्चात्य दृष्टियों के भेद का कारण सही रूप में समभाया जा सकता है । अतएव प्रसाद जी ने दो वातों की ऋोर ध्यान त्राकर्षित किया है। एक, नाट्य-प्रयोग से कुत्इल शान्त होता है ग्रथवा त्रानन्द की सिद्धि होती है तथा दूसरे, नाट्य अनुकरणात्मक है और चरित्रहीनता अभिनेताओं का नित्य गुण है कि नहीं। पहला प्रश्न ध्यान में रखा जाय तो मनोविज्ञान की दृष्टि से जो डा॰ राकेश ने अपने प्रथ 'साइकोलाजिकल स्टडीज इन रस' में ग्रटपटी व्याख्याएं प्रस्तुत की है, उनका निराकरण हो सकता है। उन्होंने इस दार्शनिक पृष्ठभूमि को समके बगैर ही रस-सिद्धान्त पर मनो-विज्ञान लादने की चेष्टा की है। इसी मनोविज्ञान के परिणाम-स्वरूप वह स्रानन्द को रिच का पर्याय मान बैठे हैं और एक प्रकार से कुत्इल का ही विचार करके रह गये हैं। प्रसाद जी ने स्पष्ट शब्दों में कुतूहल-शान्ति का विरोध करते हुए भारतीय पन्न की इस रूप में रखा है: "हाँ, भारत में नाट्य-प्रयोग केवल कुत्हल-शान्ति के लिये ही नहीं था। अभिनय भारती में कहा है: 'तदनेन पारमार्थिकम् प्रयोजनमुक्तमिति व्याख्यानम् सहृद्यदर्पेणे प्रत्यग्रहीत् यदाह् - नमस्त्रैलोक्य-निर्माकवये शास्त्रवे यतः। प्रतिचाणम् जगन्नास्थप्रयोगरसिको जनः। इति एवं नाट्यशास्त्रप्रवचनप्रयोजनम् ।' नाट्यशास्त्र का प्रयोजन नटराज शंकर के जगनाटक का अनुकरण करने के लिये पारमार्थिक दृष्टि से किया गया था। स्वयम् भरतमुनि ने भी नाट्य-प्रयोग को एक यह के स्वरूप में ही माना था। 'इज्ययां चात्रयां नित्यं प्रीयन्तां देवता इति।' -- ग्रथ्याय ४। ८००

७-वही, पृ॰ ७७। द-वही, पृ॰ ७१।

दूसरे प्रश्न के उत्तर में वह कहते हैं: "प्लेटो इसलिए श्रभिनेता में चिरित्रहोनता श्रादि दोष नित्य-सिद्ध मानता है, क्योंकि वे त्तृण-त्तृण में श्रनुकरण-शील होते हैं, सत्य को प्रहण जहीं कर पाते। किन्तु भारतीयों की हिन्द इससे भिन्न है। उनका कहना है कि श्रात्मा के श्रभिनय को, वासना या भाव को श्रभेद श्रानन्द को स्वरूप में प्रहण करों। यह देवतार्चन है। श्रात्म-प्रसाद का श्रानन्द पथ है। इसका श्रास्वाद ब्रह्मानन्द जी हैं।"

इसी आनन्द सिद्धान्त के आधार पर प्रसाद जी ने भारतीय साहित्य में दुःखान्त प्रबन्धों के अभाव और निषेध का भी कारण खोज निकाला है तथा श्रृंगार की प्रधानता त्र्यौर शान्त रस की स्वीकृति का भी समाधान उपस्थित किया है। वह कहते हैं कि "विरह तो उनके भारतीयों के लिये प्रत्यभिज्ञान का साधन, मिलन का द्वीर था। चिर-विवाह की कल्पना आनन्द में नहीं की जा सकती । शैवागमों के अनुयायी नाट्यों में इसी कल्पित विरह या आवरण का इटना ही प्रायः दिखलाया जाता रहा है। १० दूसरे, इसका एक और समाधान भी हो सकता है, जिसे प्रसाद जी चरित्र-चित्रण तथा व्यक्ति-वैचित्र्य पर बल देने वाले व्यक्तियों के विचारों का तिरस्कार करते हुए उपस्थित करते हैं। उनका विचार है कि इन दोनों पत्तों का रस से सीधा सम्बन्ध नहीं है। उनकी युक्ति है कि इसमें वर्तमान युग की मानवीय मान्यताएँ अधिक प्रभाव डाल चुकी हैं, जिसमें व्यक्ति अपने को विरुद्ध स्थिति में पाता है। फिर उसे साधार णतः अभेद वाली कल्पना, रस का साधारणीकरण कैसे हृदयंगम हो ? वर्तमान युग बुद्धिवादी है, त्रापाततः उसे दुःख को प्रत्यन्न सत्य मान लेना पड़ा है। उसके लिए संघर्ष करना अनिवार्य-सा है। किन्तु इसमें एक बात और भी है। पश्चिम को उपनिवेश बनाने वाले ग्रायों ने देखा कि प्रत्येक व्यक्ति के लिये मानवीय भावनाएँ विशेष परिस्थिति उत्पन्न कर देती हैं। उन परिस्थितियों से व्यक्ति श्रपना सामंजस्य नहीं कर पाता। कदाचित् दुर्गम भूभागों में, उपनिवेशों की खोज में, उन लोगों ने अपने की विपरीत दशा में ही भाग्य से लड़ते हुए पाया। उन लोगों ने जीवन की इस कठिनाई पर श्रिधिक ध्यान देने के कारण इस जीवन को ट्रेजेडी-दुखमय ही समक पाया श्रौर उनकी मनुष्यता की पुकार थी, श्राजीवन लड़ने के लिये। प्रीक ग्रौर रोमन लोगों को बुद्धिवाद भाग्य से, ग्रौर उसके द्वारा उत्पन्न दुःखपूर्णता से संघर्ष करने के लिये अधिक अग्रसर करता रहा।—

१०—वही, पृ० ७७-८।

इसी को साहित्य में उन लोगों ने प्रधानता दो। यह भाग्य या नियति की विजय थी। ११ परन्तु अपने घर में सुन्यवस्थित रहनेवाले आयों के लिये यह आवश्यकं न था - भारतीय आयों को निराशा न थी। करुण रस था, उसमें दया सहानुभृति की कल्पना से अधिक थी रसानुभृति। उन्होंने प्रत्येक भावना में अभेद, निर्विकार आनन्द लेने में अधिक सुख माना। १२ कहा जा सकता है कि प्रसाद जी का यह हिन्टकोण ऐतिहासिक घटनाओं और भौगोलिक परिस्थितियों पर निर्भर होने के कारण बहुत कुछ सत्य अवश्य है, भले ही पूर्ण सत्य न हो। साहित्य में परिस्थितियों का जो हाथ रहता है, उसे देखते हुए इस हिन्ट को अवहेलना कद्वित नहीं की जा सकती।

प्रसाद जी ने बताया है कि "शैवागम के आन्त्रान्द-सम्प्रदाय के अनुयायी रसवादी रस की दोनों सीमाओं शृंगार और शान्त को स्पर्श करते थे। यह शान्त रस निस्तरंग महोदधिकल्प समरसता ही है। किन्तु बुद्धि द्वारा सुल की खोज करने वाले सम्प्रदाय ने रसों में शृंगार को महत्व दिया और आगे चलकर शैवागमों के प्रकाश में साहित्य-रस की व्याख्या से सन्तुष्ट न होकर, उन्होंने शृंगार का नाम मधुर रख दिया। उज्ज्वलनीलमिण का सम्प्रदाय बहुत कुछ विरहोन्मुख ही रहा और भिक्त-प्रधान १3 मी।

श्रद्धीत-सिद्धान्त का विरोधी होने के कारण ही प्रसाद जी मिलरस की एस नहीं मानते। कहते हैं "कदाचित प्राचीन रसवादी रस की पूर्णता मिल में इसीलिये नहीं मानते थे कि उसमें द्वेत का मान रहता था। इसमें रसमास की की ही कल्पना होती थी।" फिर भी मिल श्रद्धेतमूला हो सकती है, इसका प्रमाण स्वयं उन्होंने ही उपस्थित करते हुए कहा है। "श्रागमों में तो मिल भी श्रद्धेतमूला थी।" श्रिप श्रात्व वस्तुतः मिलरस का निरोध वह स्वयं नहीं करते श्रिप श्राचार्य पत्त को ही प्रस्तुत करते हैं। इसी द्वेत पर श्राधारित होने के कारण उन्होंने मधुरा-मिल में परिक्रिया के महत्व का विचार किया है। जीव तथा ईश्वर की मिल्रता के कारण ही परिक्रया प्रेम का महत्व स्थापित हुआ है, इसमें सभी एकमत हो सकते हैं। मिलरस पर बढ़ते हुए श्रानन्द के प्रभाव को उन्होंने समक्ताते हुए बताया है कि "विवेकवादी भागवत धर्म ने जब श्रागमों के श्रुकरण में श्रानन्द की योजना श्रपने सम्प्रदाय के धार्मिक बन्धनों को तोइने श्रुकरण में श्रानन्द की योजना श्रपने सम्प्रदाय के धार्मिक बन्धनों को तोइने

११—वही, पृ० ८४। १२—वही, पृ० ५५। १३—वही, पृ० ७८। १४—वही, पृ० ७८। १५—वही, पृ० ७८।

का प्रयोग प्रारम्भ किया। उनके लिये परमतत्व की प्राप्ति सांसारिक परम्परा को छोड़ने से ही हो सकती थी। उन्होंने स्वीकार किया कि संसार में प्रचलित आर्थ-सिद्धान्त सामान्य लोक-आनन्द तत्व से परे वह परम वस्तु है, जिसके लिये गौलोक में लास्य-लीला की योजना की गई, किन्तु समग्र विश्व के साथ तादात्म्य वाली समरसता और आगमों के स्पन्द-शास्त्र के तायडवपूर्ण विश्व-दृत्य का पूर्ण भाव उसमें न था। '' व अतएव उनका निष्कर्ष है कि 'आनन्द की भावना इन आधुनिक-दास्य, सख्य आदि—रसों में विश्वंखल ही रहीं। '' व

इस प्रश्नों का समाधान उपस्थित करने के ग्रातिरिक्त प्रसाद जी ने रसाश्रय की समस्या पर भी प्रकाश डाला है ग्रौर वताया है कि "रस-विवेचना में संवित् का साधारणीकरण त्रिष्टत है। किव, नट ग्रौर सामाजिक में वह ग्रभेद भाव से एक रस हो जाता है।" दसके लिए उन्होंने ग्रपनी ग्रोर से विशेष तर्क श्रवश्य उपस्थित नहीं किये हैं, केवल ग्राचार्यों के उद्धरणों से सहायता ली है। इतना श्रवश्य है कि पाश्चात्य समीजाग्रों को पढ़ कर किव ग्रथवा नट में रस की घोषणा करके नई खोज करने का दावा करने वाला इसे देख कर ग्रपनी इंग्टि को निर्मल श्रवश्य बना सकते हैं।

जिसे आवार्य शुक्क ने रसानुभृति की मध्यम-कोटि कहा है उसका विचार करते हुए प्रसाद ने एक ही धक्के में उसे विध्वस्त करके रसाभास का सही दृष्टि-कोण उपस्थित करते हुए कहा है रस में फलयोग अर्थात् अन्तिम संधि मुख्य है, इन बीच के व्यापारों में जो संचारी भावों के प्रतीक हैं, रस की खोज कर उसे छिन्न-भिन्न कर देना है। ये सब मुख्य रस वस्तु के सहायक-भात्र हैं। अन्वय और व्यतिरेक से दोनों प्रकार से वस्तु निर्देश किया जाता है। इसलिये मुख्य रस का आनंद बढ़ाने में ये सहायक-मात्र ही हैं, वह रसानुभृति निम्न कोटि की नहीं होंगी। १० इस प्रकार की कोटि की कल्पना का कारण है चित्र-वैचित्र्य को प्रधान मानकर चलना। किन्तु प्रसाद जो का विचार है कि भारतीय दृष्टिकोण रस के लिये इन चरित्र और व्यक्ति-वैचित्र्यों को रस का साध्य मानता रहा, साध्य नहीं। रस में चमत्कार ले आने के लिये इनको बीच का माध्यम-सा ही मानता आया वर्तमान साहित्यिक प्रराणा जिसमें व्यक्ति वैचित्रय और यथार्थवाद मुख्य हैं—मूल में संशोधनात्मक है। कहीं व्यक्ति वैचित्रय और उपश्चित्र करके

१६ — वही, पृ० पर । १८ — वही, पृ० पर ।

समाज का संशोधन है, श्रौर कहीं समाज की दृष्टि से व्यक्ति का। किन्तु दया श्रौर सहानुभूति उत्पन्न करके भी वह दुःख को ऋधिक प्रतिष्ठित करता है, निराशा को अधिक आश्रय देता है। भारतीय रसवाद में मिलन, अभेद सुख की सिष्ट मुख्य है। रस में लोकमंगल की कल्पना प्रच्छन रूप से अन्तर्निहित है। सामार्जिक स्थूल रूप से नहीं, किन्तु दार्शनिक स्दमता के त्राधार पर । वासना से ही किया सम्पन होता है, श्रीर क्रिया के संकलन से व्यक्ति का चरित्र वनता है। चरित्र में महत्ता का आरोप हो जाने पर, व्यक्तिवाद का वैचित्र्य उन महती लीलाओं से विद्रोह करता है। यह है पश्चिम की कला गुण्नफल । रसास्वाद में वासनात्मतया स्थित मनोवृत्तियां, जिनके द्वारा चरित्र की सिट होती है, साधारणीकरण के द्वारा ग्रानन्दमय बना दी जाती हैं, इसलिये वह वासना का संशोधन करके उनका साधारणीकरण करता है। इस समीकरण के द्वारा जिस स्रभिन्तता की रसस्बिट वह करता है, उसमें व्यक्ति की विभिन्मता, विशिष्टता हट जाती है, श्रीर साथ ही सब तरह की भावनाश्रों को एक धरातल पर हम एक मानवीय वस्तु कह सकते हैं। सब प्रकार के भाव एक दूसरे के पूरक बनकर, चरित्र और वैचित्र्य के आधार पर रूपक बनाकर रस की सृष्टि करते हैं। रसवाद की यही पूर्णता है। २०

फिर भी उन्हें यह स्वीकार है कि महाभारत तथा रामायण दोनों ही दुःखवादी काव्य हैं श्रीर रामायण के अनुकरण पर इस देश में भी बहुत से काव्य प्रायः आदर्श और चिरत्र के आधार पर प्रथित हुए हैं। महाभारत अवश्य ही यथार्थवादी बना रह गया है। २१ इसका कारण यही है कि अव्य-काव्य में विवेकवाद की प्रधानता रही है श्रीर मुक्तकों में तो बड़े प्रयत्न के पश्चात् ही विवेकवाद की प्रधानता रही है श्रीर मुक्तकों में तो बड़े प्रयत्न के पश्चात् ही रस की सिद्धि मानी गई है। अव्य तथा हश्य का यही अन्तर है कि अव्य में महत्ता की श्रीर व्यान दिया गया है और दश्य ने लघुता को भी अपना लिया है। की ओर व्यान दिया गया है और दश्य ने लघुता को भी अपना लिया है। 'नाटक में, जिसमें कि आनन्द-पथ का, साधारणीकरण का, सिद्धान्त था, लघु-'नाटक में, जिसमें कि आनन्द-पथ का, साधारणीकरण का अवतरण किया तम के लिये भी स्थान था। प्रकरण इत्यादि में जन-साधारण का अवतरण किया जा सकता था, परन्तु विवेक-परम्परा के महाकाव्यों में महानों की ही चर्चा आवश्यक थी। २२ अपन दिवेक-परम्परा पर ध्यान रखा जाय तो सहज ही आज अविताओं पर लगाये जानेवाले इस आरोप का कि उनमें बौद्धिकता की की किवताओं पर लगाये जानेवाले इस आरोप का कि उनमें बौद्धिकता की की किवताओं पर लगाये जानेवाले इस आरोप का कि उनमें बौद्धिकता की प्रधानता है रस की नहीं,समाधात हो सकता है। छायावाद काल में ही प्रसाद

२० - वहीं, पृ० =५-=६। २१ - वहीं, पृ० १११। २२ - वहीं, पृ० ११४।

जी ने जो बात कही है वह मानो नई कविता को मी समेटकर। उनका कथन है "जहां नाट्य में ग्रभ्यन्तर की प्रधानता होती है, वहां श्रव्य में वाह्यवर्णन की ही मुख्यता ग्रपेद्यित है। वह बुद्धिवाद से ग्रधिक सम्पर्क रखनेवाली वस्तु बनती है, क्योंकि ग्रानन्द से ग्रधिक उसमें दुःखानुभूति की व्यापकता होती है ग्रीर वह सुनाया जाता था, जनवर्ण को ग्रधिकाधिक कष्टसिहिन्तु, जीवन संघर्ष में पटु तथा दुःख के प्रभाव से परिचित होने के लिये। नाटकों की तरह रसात्मक ग्रनुभूति, ग्रानन्द का साधारणीकरण उसमें न था। घटनात्मक विवेचनाग्रों की प्रभाव-शालिनी परम्परा में उत्थान ग्रीर पतन की कड़ियां जोड़कर महाकाव्यों की सुध्टि हुई थी, विवेकवाद की पुष्ट करने के लिये। २३"

प्रसाद जी के इस समस्त विवेचन पर ध्यान दें तो यह स्पष्ट हो जाता है कि उनकी दृष्टि अत्यन्त निर्मल थी और वह संतुलित तथा पूर्वप्रह हीन होकर सच्चे समालोचक का काम कर रहे थे। उन्होंने पाश्चात्य दृष्टि और पौरस्त्य दृष्टि में से न तो किसी को गलत रूप में देखा है, न उन्होंने अप्रयासमन्वय प्रस्तुत करने की चेष्टा की है।

# "प्रसाद" के एकांकियों पर एक आलोचनात्मक दृष्टि

डा॰ रामचरण महेन्द्र एम॰ ए॰, पी एच॰ डी॰

जहाँ नाटककार ''प्रसाद'' की प्रतिभा बड़े नाटकों श्रौर कविता में देखी जाती है, वहाँ वह उनके एकांकियों में भी प्रकट हुई है। जिन दिनों "प्रसाद" त्रपने एकांकियों की रचना कर रहे थे, हिन्दी एकांकीकारों के सम्मुख कोई स्पष्ट त्रादर्श न था। वह सकान्ति काल था। कुछ तो पारसी रंगमच का त्रमाव था, कुछ संस्कृत के नाटकों का स्वर सुन पड़ता था। "प्रसाद" जी ने हिन्दी एकांकी को भी एक नये प्रयोग के रूप में शुरू किया था। यदि इस यह मान लें कि हिन्दी नाटक की नींव बाबू हरिश्चन्द्र ने रखी थी, तो हमें यह मानना होगा कि "प्रसाद" जी ने हिन्दी नाटक को पुष्पित और फलित किया, कई प्रकार (Styles) के एकांकियों की रचनाकर एकांकी के नए रूप प्रस्तुत किये। उनके चारों एकांकी-१-सजन २-करुणालय (गीति एकांकी) व प्रायश्चित श्रीर ४-"एक घूँट" श्रपने ढंग के सर्वथा नवीन थे। शैली, की दृष्टि से ये नवीन दिशा के पथ प्रदर्शक वने। नई एकांकी शैली का वास्तविक प्रारम्भ प्रसाद जी के 'एक घूँट" (१६२६) से होता है। वर्तमान एकांकी की टेकनीक का प्रयोग पहली बार हमें इस बढ़े एकांकी में देखने को मिलता है। वैसे प्रसाद जी के अन्य नाटकों की भाँति इस पर भी संस्कृत नाट्य प्रणाली का प्रभाव है। पर इसमें प्रसादत्व का रंग भी गहरा है।

अभाव है। पर इसम असरित आ ''प्रसाद'' की सर्वतोमुखी प्रतिभा का रंग उनके नाटकों में विशेष रूप से देखा जाता है। भारतेन्दु युग से चलकर प्रसाद-युग तक ख्राते छाते हिन्दी एकांकी में पर्याप्त परिपक्तता छाई है। दूसरे शब्दों में हम यह कह सकते हैं कि एकांकी में पर्याप्त परिपक्तता छाई है। दूसरे शब्दों में हम यह कह सकते हैं कि मारतेन्दु जी के एकांकियों के ख्रादशों का ख्रत्यन्त विकिसत ख्रीर समृद्धिशाली भारतेन्दु जी के एकांकियों के ख्रादशों का ख्रत्यन्त विकिसत ख्रीर समृद्धिशाली रूप प्रसाद-कालीन एकांकी साहित्य में उपलब्ध हुद्या है। भारतेन्दु-युगीन रूप प्रसाद-कालीन एकांकी साहित्य में उपलब्ध हुद्या है। भारतेन्दु-युगीन रूप प्रसाद-कालीन एकांकी साहित्य प्रसाद जी के एकांकियों में हुद्या एकांकी के ख्रनेक ख्रभावों का निराकरण प्रसाद जी के एकांकियों में हुद्या है। संदोप में प्रसाद के एकांकियों की विशेषताएँ कुछ इस प्रकार ख्रांकित की जा

सकती हैं:-

इनकी शैली कुछ तो संस्कृत नाट्यशास्त्र के अनुसार है, और कुछ

द्विजेन्द्रलालराय की परम्परा से प्रभावित हैं। प्रारम्भ में नान्दी दिया हुआ है। इसके बाद हिन्दी के पुराने नाटकों की तरह सूत्रधार स्टेज पर प्रवेश करता है और यहीं से नाटक के अभिनय का आग्रह करता है। इस प्रारम्भिक वार्तालाप में नाटक के विषय में सूचना दे दी जाती है; अभिनय होना निश्चित होता है। अनेक दृश्यों में कथावस्तु बँटकर फैल जाती है। अन्त में भरत वाक्य का प्रयोग किया जाता है। पद्यों का प्रचुर प्रयोग है।

जिन एकांकियों में पद्यों का प्रयोग है या जो गीति एकांकी हैं, उनमें प्राय: संस्कृत के छुन्दों को अपनाया गया है। प्राचीन संस्कृत नाटकों में जो पद्य प्रयुक्त हुआ करते थे, उनका उपयोग इन नाटकों में भी पाया जाता है। इससे यह सिद्ध होता है कि प्राचीन गद्य पद्यमय एकांकियों के प्रति "प्रसाद" जी की सहातुभूति थी। या तो इसका कारण तत्कालीन परिपाटी थी, अथवा जनता की रुचि का तकाज़ा था। खड़ी बोली गद्य के भीतर पद्य अजमाषा में रख दिये गए हैं। पात्रों के कथोपकयन भी कहीं कहीं पद्य में आ गए हैं। इससे स्पष्ट है कि यद्यपि प्रसाद जी नई शैली के प्रयोग कर रहे थे, किन्तु पुरानी परिपाटी से मुक्त नहीं हो पाये थे।

इनमें प्राकृतिक वर्णन काफी हैं। प्रकृति के सौन्दर्य के प्रति प्रसाद जी का समस्व रहा है। कुछ पद्यों में उन्होंने प्रकृति का वर्णन संस्कृत में कालीदास स्त्रीर हिन्दी में तुलसीदास की शैली पर किया है। छन्द में सर्वत्र मंथरता है।

कथानकों के प्रति नाटककार "प्रसाद" के मन में कोई ममत्व प्रतीत नहीं होता। कथानक गठे हुए या चुस्त नहीं हैं। कथा-भाग में तीवता कम है।

कुछ तत्त्व ऐसे भी हैं, जिनमें "प्रसाद" जी पुरानी संस्कृत परिपाटी से पृथक हुए हैं और नवीनता का स्त्रपात कर सके हैं। उदाहरण के लिये संस्कृत नाटक-शास्त्र के विरुद्ध इन एकांकियों में कहीं कहीं वर्जित हश्य भी आ गये हैं। जैसे "प्रायश्चित" (१९१४) एकांकी में जयचन्द से आत्म हत्या कराई गई है। भाषा शुद्ध मंजी हुई है।

"प्रसाद" जी का "सजन" एकांकी उनके प्रयास काल (सन् १६१५ ई० तथा पूर्व) की रचना है। इसका निर्माण काल संवत् १६६७ (सन् १६१०) है। "सजन" उनका प्रथम मौलिक एकांकी नाटक है, जिसमें प्राचीन और नवीन दोनों नाट्य शैलियों का सम्मिश्रण पाया जाता है। इस एकांकी से इमें उनके प्राचीन से ग्रवीचीन की ग्रोर उत्तरीत्तर विकास की प्रथम ग्रवस्था का परिचय मिलता है।

"सज्जन" लगभग बीस पृष्ठों का एकांकी रूपक है। शैली की दृष्टि से यह रचना संस्कृत तथा पुरानी हिन्दी नाटकीय पद्धति पर है। इस रूपक का प्रारम्भ नान्दी से होता है। पुराने हिन्दी नाटकों की तरह सूत्रधार स्टेज पर आता है और नटी से नाटक के अभिनय का आप्रह करता है। दोनों के कथोपकथन में सज्जनता का प्रसंग आ जाता है। सज्जनता क्या है? सज्जनता का आदर्श कैसा होना चाहिए ?—इसका संकेत हो जाने पर वह अपनी पत्नी से "सज्जन" नाटक का खेलना तय होता है ! इसके अनन्तर दुर्योधन की सभा दृष्टिगोचर होती है ऋौर नाटक चलने लगता है। पारसी प्रणाली के नाटकों की भाँति 'सज्जन" रूपक में प्रसाद जी ने पद्यों का पर्याप्त प्रयोग किया है। जहाँ पात्र आवेशमय स्थिति में होता है, वहीं वह गद्य में वोलना छोड़कर पद्य में बोलने लगता है। पद्यों की शैली बहुत कुछ संस्कृत परिपाटी की है। उस युग के अनेक नाटक अपदर्शवाद से बोिकल है। उसी प्रकार के नीति के तत्व निकालने की चेष्टा "सल्जन" के प्राकृतिक वर्णनों में पाई जाती है। पुरानी परिपाटी के हिन्दी एकाकियों में जैसे खड़ी बोली गदा के भीतर पदा बजमाषा में होते हैं, ऐसे कुछ प्रयोग "सज्जन" में पाये जाते हैं। इस रूपक के कथोपकथन सरल, सादे श्रीर संचित्त हैं, कार्य व्यापार (Action) की न्यूनता नहीं है। यह प्रारम्भिक रचना एक प्रयोग मात्र ही समस्तनी चाहिए। एकांकी के विकास की दृष्टि से यह भी हमें नवीता की अरोर संकेत करती हुई प्रतीत होती है। ग्रिमिनय की उद्भावना और कथोपकथनों की चुस्ती श्राधुनिकता की सूचक है।

त्रागे के एकांकियों में उनकी एकांकी-कला का कुछ और विकास हुआ है। नान्दी का कार्य प्रथम दृश्य से लेना प्रारम्भ कर दिया है। प्रसाद जी का दूसरा एकांकी "करुणालय" संवत् १६६६ (सन् १६१२) में रचा गया था यह एक गीति एकांकी (Lyrical one act play) है। विषय तथा समस्या की दृष्टि से इसे हम वैदिक काल की विश्व खल कर्म भावना पर एक करुण व्यंग्य कह सकते हैं। आकार की दृष्टि से यह एक छोटा-सा दृश्य नाट्य है, जो तुकान्त-विहीन मात्रिक छन्दों में लिखा गया है। कथानक हरिश्चन्द्र और उनके पुत्र रोहित से सम्बन्धित है। नाटक का संघर्षमय स्थल वह है, जहाँ महाराज हरिश्चन्द्र से सम्बन्धित है। नाटक का संघर्षमय स्थल वह है, जहाँ महाराज हरिश्चन्द्र से सम्बन्धित है। नाटक का संघर्षमय स्थल वह है, जहाँ महाराज हरिश्चन्द्र से सम्बन्धित है। नाटक का संघर्षमय स्थल वह है, जहाँ महाराज हरिश्चन्द्र

के मन में कर्तव्य मायना और पुत्र स्नेइ में संघर्ष होता है।

एक ख्रालोचक ने ''करुणालय'' के विषय में सत्य ही लिखा है कि ''इस नाटक में गीतिनाट्य के प्राण तत्त्व—मानसिक संघर्ष — का वड़ा दुर्वल प्रयोग है। हिरिश्चन्द्र की कर्त्तव्य भावनाद्यों ख्रीर पुत्र प्रेम के बीच संघर्ष बड़ा शियिल है। लगभग नहीं के बरावर है। हाँ, रोहित की जीवन-लालसा ख्रीर पिता के प्रति कर्त्तव्य के मध्य जो संघर्ष हुआ है, उसमें कुछ दम है, विद्रोह की शक्ति है शास्त्रीय दृष्टि स प्रभाव-एक्य ढूँड भी निकाला जाय, परन्तु वह भी वड़ा चीण है। फिर भी नाटक कवित्व से शून्य नहीं है। प्रथम दृश्य में ही प्राकृतिक सौन्दर्य की कोमल ख्रिमिच्यंजना मिलती है। भाषा मंजी हुई तथा शुद्ध है, छुन्द की गित में सर्वत्र ही मन्थरता है। इस गीति-नाट्य में कविवर "प्रसाद" के प्रसादत्व की भालक भर है।"

"चित्राधार" के एकांकी प्रसाद जी ने बीस वर्ष की आयु में लिखे थे। इन पर भी उनकी उदीयमान प्रतिभा की छाप है, पर यह उतनी सफल रचनाएँ नहीं हैं, जितनी उनकी बाद की रचनाएँ रहीं हैं। "एक घूँट" नामक एकांकी ही ऐसी रचना है, जिसे हम एक नई शैली का अप्रदूत मान सकते हैं। "एक घूँट" का स्थान महत्त्वपूर्ण है, क्योंकि हिन्दी एकांकी के विकास की दृष्टि से यह एकांकी अपना ऐतिहासिक महत्त्व रखता है। एकांकी की टेकनीक का पूर्ण निर्वाह "एक घूँट" में पाया जाता है।

प्रो॰ सद्गुन्शरण ग्रवस्थी के शब्दों में, "एक घूँट" एक साहित्यिक पुष्प हैं, जिसका रसास्वादन विद्वान, तर्कशील, ग्रौर गम्भीर पाठक ही कर सकते हैं। चूँकि प्रसाद जी के नाटक विद्वानों के लिए विशेषस्य से लिखे गए मालूम होते हैं, उन पर दुरूहता का ग्रारोप लगाना व्यर्थ-सा प्रतीत होता है। ग्रामिनय के ग्रान्य होने पर भी स्थान स्थान पर ग्रामिनय का पूर्व ग्रायोजन "एक घूँट" एकांकी में है।" डाक्टर सत्येन्द्र के ग्रान्सार "प्रसाद" का "एक घूँट" हिन्दी एकांकी में है। वह ग्रवस्था संवत् १६ ६ सन् (१६ २६) से प्रारंभ हो कर १६ ३८ तक मानी जानी चाहिये। प्रसाद का 'एक घूँट" संवत् १६ ६६ में प्रकाशित हुन्ना था, हिन्दी एकांकी की दूसरी ग्रान्स हुई, मानी जानी चाहिए।

"एक घूँट" समस्या-प्रधान एकांकी है। इसमें प्रेम समस्या का निदान है। नाटककार एक प्रश्न ले कर चलता है। वह प्रश्न है, सच्चा प्रेम कितनों से हो सकता है ? इसका उत्तर जो अन्त में स्पष्ट हो जाता है, वह यह है, "प्रेम के अखरड स्रोत को एक ही दिशा में वहाकर एक ही केन्द्र तक पहुँचाकर प्रेम कृत कार्य होता है। सवाँन्मुखी प्रेम को एकोन्मुखी बनाना साधु-धर्म की उपासना-भावना की चरम सीमा तो है ही, समाज धर्म को भी इससे पूर्ण प्रतिष्ठा होती है।" प्रमुख पात्री बनलता पित के उपेत्ता भाव से व्ययित है, किन्तु फिर भी आनंद के इस उपदेश को कि "विश्व की समस्त अभिन्यक्ति को समान भाव से प्रेम करो" वह निस्सार देखती है। प्रेम को अपने पित में केन्द्रित करने से उसे बड़ा कष्ट है, किन्तु आनंद के तकों को वह मिथ्या ही पाती है। एकांकी के अन्त में हृदय की विजय होती है। और प्रेम की विशेषोन्मुखता में ही मुख शान्ति है, प्रमाखित हो जाता है। इसी दार्शनिक और सामाजिक गुत्थी को मुलभाने के लिए दोनों पत्नों के तर्क उपस्थित कर दिये गए हैं।

चरित्र-चित्रण की दृष्टि से भी 'एक घूँट'' सफल है। नाटककार ने ऋाठ पात्र लिए हैं। ऋानंद प्रमुख पात्र है। वह विचारों का पुलन्दा है! बसुधैव छुटुं व-कम् नामक दलील में विश्वास करता है, विद्वान वाद-विवाद पटु, विचारशील, गंभीर युवक है, स्वतन्त्र प्रेम का प्रचार उसका ध्येय है। उसकी तार्किक बुद्धि के समज्ञ सब हारते जाते हैं। ऐसा प्रतीत होता है मानों स्वयं "प्रसाद" जो का बौद्धिक और तार्किक रूप ऋानंद के माध्यम से प्रकट हो गया है। इस पात्र को उन्होंने वड़ी कुशलता से गढ़ा है। ऋानंद के मुख से जो जो सिद्धान्त वाक्य, या वाद विवाद कराये गए हैं, वे बड़े मार्मिक बन पड़े हैं, कुछ, नवीन तर्कों पर भी प्रकाश डाला गया है। उदाहरण के लिए एक स्थल लोजिए। इससे ऋानंद की बुद्धि, विवेक, और चिन्तन शक्ति स्पष्ट है:—

श्चानंद - विश्व-चेतना के श्चाकार धारण करने की चेष्टा का नाम जीवन है। जीवन का लच्च सौन्दर्थ है, क्योंकि श्चानंदमयी पेरणा, जो उस चेष्टा या प्रयत्न का मूल रहस्य है, श्चपने श्चाक्त-भाव में निविशेष रूप से, रहने पर सफल हो सकती है। हढ़ निश्चय कर लेने पर उसकी सरलता न रहेगी। श्चपने मोह-मूलक श्रधिकार के लिए वह कगड़ेगी।"

त्रानंद की कुछ उक्तियों में कवित्व की छुटा भी है। चूँ कि एक दार्शनिक जैसा उसका व्यक्तित्व है, इसलिए उसे गंभीर बातें तो कहनी ही चाहिए, पर फिर भी उनमें कवित्व का ग्रंश है, देखिए:--

अपने काल्पनिक अभाव, शोक, ग्लानि और दुःख के काजल आँखों के आँसू में घोल कर सब्दि के सुन्दर कपोलों को क्यों कलुपिन करें ?

#### ग्रथवा

"यह जो दुःखदवाद का पचड़ा सब धर्मों ने, दार्शनिकों ने गाया है, उसका रहस्य क्या है ? डर उत्पन्न करना । विभीषिका फैलाना; जिससे स्निम्ध गंभीर जल में अबोध गित से तैरने वाली मछली-सी विश्व-सागर की मानवता चारों त्रोर जल ही जल देखे, उसे जल न दिखाई पड़े । वह उठी हुई संकुचित-सी, अपने लिए सदैव कोई रहा की जगह खोजती रहे। सबसे भयभीत, सबसे सशंक !"

अन्य पात्रों में प्रेमलता आश्रम की अविवाहिता बालिका है। वनलता आश्रम के कवि रसाल की ग्रहिणी है। उसका प्रेम रसाल के प्रति बड़ा गम्भीर है, किन्तु रसाल अपने काव्य में इतना डूबा रहता है कि उसे प्रेम से कोई प्रयोजन नहीं, बनलता विरह से व्यथित होकर भी कुछ कुछ विनोद प्रिय हैं, व्यंग्य का भी प्रयोग करती है। चँदुला विदूषक है। उसका विनोद जन-साधारण का मन बहलाव करता है। इस प्रकार कई प्रकार के पात्रों का विश्लेषण इस एकांकी में प्रस्तुत किया गया है।

प्रसाद जी मूलतः एक किव हैं। उनके किव द्वार की मलक इस एकांकों में भी स्थान स्थान पर फूट पड़ी है। इस एकांकों में भी किवित्व की छाप है। गीतों का बाहुल्य इस एकांकी का एक आकर्षण है। वह किव द्वार की सरसता और रसात्मकता का परिचय देता है। "एक घूँट" का प्रारम्भ ही एक मधुर गीत से होता है, जो एकांकी की मूल समस्था पर प्रकाश डालता है—

"लोल तू अव भी आंखें लोल जीवन उद्धि हिलोरें लेता, उठती लहरें लोल। छवि को किरनों से खिल जा तू, अमृत भड़ी सुख से मिल जा तू, इस अनन्त स्वर में मिल जा तू, वाणी में मयु घोल।

इस गीत के अर्थ पर यह नाटक चलता है। सांकेतिक रूप में इस गीत में बन्धनों को खोल देने की ओर संकेत है। इसी प्रकार 'एक घूँट' के अन्य मधुर गीत जैसे 'जीवन वन में उजियाली है" तथा 'जलधर की माला' भी सांकेतिक हैं। इनमें प्रसाद जी के काव्य में पाई जाने वाली रहस्यवाद की भलक है। यह रहस्यवाद कभी कभी गीत के भाव में दुरुहता उत्पन्न कर देता है और साधारण पाठक के लिए गीत को अवोध और कठिन बना देता है। रस परिपाक में दुरहता आ जाती है जैसे:—

"जलधर की माला
धुमड़ रही जीदन घाटी पर—जलधर की माला
प्राशा लितका कंपती थर-थर—
गिरे कामना कुंज हहर कर
प्रंचल में हैं उपल रही भर—रह करुणा वाला
यौवन ले श्रालोक किरन की,
डूब रही श्रभिलाषा मन की,

नाटक का अन्त भी एक गीत द्वारा ही होता है, जिसमें नाटक का लद्य स्पष्ट किया गया है—"प्रेम के अखर स्त्रोत को एक ही दिशा में वहाकर, एक ही केन्द्र तक पहुँचा कर, प्रेम कृतकार्य होता है।" गीत की अन्तिम पंति देखिए—

तर लितका मिलते गले
सकते कभी न छूट।
उसी स्निग्ध छाया तले,
पी लोन एक घूँट।।

ताल्पर्य यह है ''प्रसाद'' जी का ''एक घूँट'' एकांकी एक उच्चकोटि का साहित्यिक नाटक है। यहाँ जीवन की विनोद और काव्यपूर्ण काँकी मिलती है और उत्कृष्ट कोटि के हलके रेखाचित्र। नई शैली के वास्तविक हिन्दी-एकांकी का प्रारम्भ प्रसाद जी के इसी एकांकी से होता है यद्यपि संस्कृत शैली का प्रभाव भी है। वर्तमान टेकनीक का इस एकांकी में पूरा निर्वाह हो गया है और इसी कारण यह एक नई दिशा का अग्रबृत है।

जिस युग में 'प्रसाद' जी ने एकांकियों के प्रयोग किये थे, हिन्दी नाटक पर बंगाली नाट्यकार द्विजेन्द्रलाल राय के अंग्रेजो से प्रभावित नाटकों का प्रभाव बहुत अधिक पड़ चुका था। प्रसाद जी ने अपने कई नाटकों में द्विजेन्द्रलाल राय की रचना पद्धति, कृत्रिम भावात्मकता, अस्वाभाविक वाहिरंग, स्वगत में अति-रंजित भावावेश और कुछ असम्भावनाओं का भी अनुकरण किया है। उन पर द्विजेन्द्र के माध्यम द्वारा शेक्सपीयर का प्रभाव स्पष्ट है। phrasu.

## प्रसाद के नाटकों का सौष्ठव

— डॉ॰ जगन्नाथ प्रसाद शर्मा एम॰ ए॰, डी॰ लिट्

'प्रसाद' में जब श्राधुनिक नाटककार का रूप श्रपने को संवार-सजा-रहा था, जब उसमें नाट्य-रचना की स्फूर्ति उत्पन्न हो रही थी श्रीर जब भावी श्रेष्ठ नाटककार का जन्म हो रहा था, उस समय की नाटकीय रचनाश्रों को प्रमावित करने वाली समस्त वस्तु-स्थित का श्राकलन श्रावश्यक है—यदि प्रसाद के नाट्य-रचना-विधान का सौष्ठव समक्षना श्रमीष्ठ हो। वीसवीं शताब्दी के प्रथम दशक में भारतेन्दु-कालीन नाटकों की चर्चा फैली हुई थी श्रीर उस युग के कुछ प्रतिनिधि इस समय भी रचना में प्रवृत्त थे। राधाकुक्णदास, किशोरीलाल गोस्वामी, श्रम्बिकादत्त व्यास, वालकुक्ण भट्ट, श्रयोध्यासिंह उपाध्याय श्रादि ऐसे विशिष्ठ लेखकों के नाटकों का प्रणयन चल रहा था। इसमें मूलतः नृतन उद्भावना का श्रमाव-सा ही मानना चाहिए। विधय शहण श्रीर रचना-विधान के विचार से। जो पद्धित भारतेन्द्र युग में सुगठित श्रीर यहीत हो जुकी थी उसी का विलास श्रीर विहार इस समय तक चला श्रा रहा था। इसकी समाप्ति वस्तुतः उस समय से माननी चाहिए जब से जयशंकर प्रसाद की नाट्य कृतियों की श्रोर लोग श्राकृष्ठ होने लगे-यों तो राधाकुकणुदास का महाराणाप्रताप नाटक नृतन थुग का संकेत दे चुका था। परन्तु यह केवल सूचना मात्र था।

प्रसाद के आरम्पिक दिनों की साहित्यिक वस्तुस्थित की यदि परीचा की जाय तो कुछ ऐसी विशेषताएँ दिखाई पड़ेगीं जिनका स्पष्ट प्रभाव प्रसाद के नाटकों पर लचित होता है। संत्रेप में उनका कथन यदि किया जाय तो तीन प्रमुख बातें मिलेंगी। (१) भारतेन्द्र काल का प्रभाव इसके भीतर विषय-चयन की संकीर्णता थी, अर्थात कुछ चुने हुए विषयों पर ही उस समय नाटक लिखे गए थे। उनके रचना-विधान में प्राचीन मान्यताओं के साथ नए प्रयोगों का भी पर्याप्त स्वागत था। इस स्वागत की प्रेरणा के स्रोत थे नवागत बंगला के नाटक, यदाकदा अनुदित होने वाले विलायती नाटक और रंगमंच पर दिखाई जाने वाली कुछ कृतियां—जिनकी उस समय तक अधिकता तो नहीं थी पर प्रयोग

अवश्य आरम्भ हो चुका था। (२) संस्कृत के प्राचीन नाटककारों और शास्त्र निर्मातात्रों का प्रभाव निरन्तर अध्ययनशील प्रसाद में जिस सांस्कृतिक चेतना का संगठन हुआ था ग्रौर जिस प्रकार के काव्य-सर्जना में उनकी ब्रान्तरिक अनुरक्ति गुं फित हुई थी, वह मूलतः संस्कृत की परम्परा थी। आरम्भ की यथार्थ स्थिति यह थी कि एक ग्रोर प्रसाद नाट्य शास्त्र सम्बन्धी संस्कृत के प्रन्थों का अध्ययन करते चलते ये उसके व्यवहार पन्न का पूर्ण श्रामीग करने वाले प्राचीन नाटककारों की विविध प्रकार की कृतियों का निरन्तर अनुशीलन करते रहते थे. दूसरी छोर छपने समय तक लिखी गई हिन्दी की नाटय रचनाछों की छोर भी उनकी तत्पर जागरूकता आकर्षित थी. साथ ही समय-समय पर रंगमंच पर त्रावतरित होने वाले नाटकों को भी वे देख लेते थे। इस प्रकार अपने भीतर निर्मित होने वाले नाटककार के स्वल्य की प्रसाद जी निरन्तर अद्यतन बनाने में सचेष्ट थे श्रीर यही कारण है कि उनमें युग-निर्माता की सम्पर्ण भव्यता पूर्ण-तया स्फुटित मिलती है। (१) ग्रपने युग की सामृहिक चेतना का प्रभाव-भारतेन्द्र के जीवन काल से पूर्व ही भारतवर्ष में अभारतीय विदेशी शासन-सत्ता के विरुद्ध असंतोष ग्रौर ग्राशंका फैल चली थी ग्रौर समय-समय पर प्रत्यन एवं प्रचल्लन-दोनों ढ़ंग के विरोध सामने त्राने लगे थे। सन् १८५७ का प्रथम स्वास्तंत्र्य युद्ध इसका प्रत्यंत रूप था। प्रच्छन्न-पद्धति तो उस समय के सभी लेखकों की रचनात्रों में समान रूप से प्राप्त होती है। श्रंगरेजी राज के स्वार्थिल सा त्रीर भारत विरोधी नीति की निरन्तर अर्त्यना साहित्य के माध्यम से होती रही। ग्रागे चलकर सन् १८८५ में तो फिर कांग्रेस का जन्म हो ही गया था श्रीर सन् १६०५ तक श्राते श्राते बंगभंग श्रान्दोलन के रूप में उक्त विरोध की सिक्रय अभिन्यक्ति सामने या ही गई । युग द्रष्टा महाकवि प्रसाद पर इस उद्बुद राष्ट्रीय-चेंतना का पूरा प्रभाव पड़ा था। भारतीय संस्कृति से प्रति ऋगाध श्रद्धा ग्रीर नवोत्थित राष्ट्र-भावना के प्रति श्रप्रतिइत विश्वास ने प्रसाद के साहित्य स्रष्टां-रूप का परिष्कार पूर्णं कर दिया था। इसका प्रभाव उनकी आरम्भिक कृतियों में सर्वत्र दिखाई पड़ता है।

प्रथम प्रभाव का परिणाम प्रसाद की प्रारम्भिक कृतियों पर यह पड़ा कि भारतेन्द्रकालीन विषय-चयन की परिमित के बाहर निकलकर उन्होंने सुन्दर अतीत की छोर देखा, प्राचीन भारत की भलक को नूतन परिधान के साथ नूतन फलक पर उतारा। भारतीय जीवन की भन्यता, सांस्कृतिक गठन की गरिमा, और ग्राध्यात्मिक जामित की अनन्यता उनकी किवता में भीर नाटक

त्रादि रचनात्रों में सर्वत्र मिलती है। उनके नाटकों में तो यह मूल-प्रेरणा का कारण बन गया है। मारतेन्द्र कालीन नाट्य-रचना-विधान के स्निनिश्चित कम का भी परिष्कार प्रसाद ने किया है। संविधानक-सौष्ठव के विचार से तो प्रसाद प्रथम श्रेष्ट कलाकार थे जिन्होंने उसके कलात्मक जटिल स्नौर शास्त्र-सम्मतस्वरूप की सुनिर्दिष्ट ढंग से स्नलंकृत किया। इस प्रकार काव्य-सर्जना के चेत्र में सुधार-परिष्कार सम्बन्धी स्नोक सफल प्रयास प्रसाद ने प्रस्तुन किए। साथ ही स्नपने युग की देशी-विदेशी विभिन्न साहित्यक गतिविधि स्नौर मिन्न-मिन्न रचनात्रों से प्राप्त प्रमावों को भी उन्होंने स्नपने में एकत्र कर लिया था। उनमें कुछ तो स्वस्थ प्रमाव थे; जैसे—क्रियावेग, जटिल वस्तु-विन्यास, व्यक्ति वैल्क्च्एय से स्नापूर्ण पात्रों की सृष्टि, संवाद-सौन्दर्थ स्नादि। इसी तरह कुछ स्नस्वस्थ प्रमाव भी उनमें प्रवेश कर गये थे जैसे—स्नात्महत्यास्नों की वाद, स्वगत-भाषण की प्रवृति स्नादि।

दितीय प्रभाव जिसने अत्यधिक रंगीनी उत्पन्न की थी; प्रसाद की कृतिओं में वह या रंस्कृत-साहित्य का । संस्कृत के श्रेष्ट कान्यों में सामान्यतया प्राप्त पदा-वली, उक्ति भागमा और त्रालंकारिता से प्रसाद बहुत प्रमावित ये। निरन्तर उन्हीं का अनुशीलन करते रहने से उनकी कथन प्रणाली और उक्तियों की छाया प्रसाद पर पड़ी है इसका विवरण और प्रमाण उनकी कविताओं में बराबर मिलता है। उनके नाटकों में त्याप्त स्वच्छन्द काव्यत्त्व की अधिकता का भी मुख्यतः यही कारण था। संस्कृत के नाटकों की तरह प्रसाद में क्लिष्ट अलंकृत पद विन्यास का बाहुल्य कुछ ग्रासंस्कृत लोगों को बहुत खटकता है । इन लोगों को प्रसाद का न तो त्रामृत के सरोवर में स्वर्ण कमल खिलना पसन्द है न अती-न्द्रिय जगत् की नच्चत्र मालिनि निशा का विहार। पर वस्तुतः परम सत्य यही है कि संस्कृत नाटकों की काव्य पद्धति ही प्रसाद की अधिकारिक मित्ति है। उसी में प्रसाद का प्रसादत्व निवास करता है श्रीर वही उनके नाटकों में प्राण का संचार करती है। यदि उसे हटा दिया जाय तो इन कृतियों का जैसे सारसर्वस्व ही अपहृत हो जायगा और वे आभूषण-परिधान विहिन सुन्दरी की तरह अरुचिकर प्रतीत होगीं। काव्यतत्व के अतिरिक्त नाट्यशास्त्र विषयक बोध का पर्यात प्रभाव प्रसाद पर था। साधारण रूप में तो इसकी अभिन्यक्ति उनके विविध-नाट्य-तत्वों के संयोजन में सर्वत्र ही दिखाई पड़ती है पर संवि-धानक सौष्ठव में उनका सूदम विहार विशेष रूप में दिखाई पड़ता है। उनके वस्त-प्रसार के भीतर विविध कार्यावस्थात्रों, ऋर्य प्रकृतियों, संधियों, कान्योद्यातकों

श्रादि की सिद्धि इस बात का बिलाष्ट प्रमाण हैं। ये श्रानजान में श्रीर श्राकिस्मिक रूप से श्रा गई हों — ऐसी बात नहीं स्वीकार की जा सकती। निश्चय ही इनकी स्थापना बड़ी मार्मिकता से की गई है श्रीर इनका प्रयोग विधिवत एवं सोहे श्रय है।

तीसरा प्रभाव युग-धर्म सम्बन्धी है, जिसका स्वरूप प्रसाद की समस्त कृतियों में समान रूप से दिखाई पड़ता है । चाहे नाटकों में देखें चाहे किवता के चेत्र में प्रसाद सर्वत्र अपने युग की आकां जाओं आर प्रेम-अय दोनों की अभिन्यित करते चले हैं । इससे युग धर्म के प्रति प्रसाद की सचाई और अदा का प्रा पता लग जाता है। अपने इस गुण के द्वारा ही किव और साहित्यकार अपने युग का प्रतिनिधित्व कर सकने में पूर्णत्या सूच्म बनता है। साथ ही अपने युगानुरूप भावनाओं एवं आदशों की अतीत के अंतराल में विखरा दिखाकर वह एक और तो सिद्ध करता है कि हमारी परम्परा सुन्धिर और विकासोन्म है । आप हिन्म यूगोर वृह्म में विस्तित युगों में एक सी मुखरित होती हैं और काल-भेद से ऊपर हैं। इम विस्तित खुगों में एक सी मुखरित होती हैं और काल-भेद से ऊपर हैं। इम विस्तित क्य में सुसिजित करके सहृदय के अन्तःकरण में प्रेरणा का संचार करना अष्टा या किव-कर्म का प्रधान लद्य है। इस विचार से प्रसाद की कृतियां एक-से-एक सुन्दर और महत्वपूर्ण है। अतित की पृष्ठभूमि पर सामयिक समस्याओं का चित्रण उसमें बड़ी सफलता से हुआ है।

यहाँ इस विषय के दो उदाहरण यथेष्ट होंगे। 'कामायनी' के संघर्ष सर्ग की पूरी स्थापना के भीतर से बीसवीं शताब्दी का वातावरण काँकता मालूम पड़ता है। शासक और शासित का, ब्यक्ति और समिष्ट का, जो संघर्ष आज इमारे सामने आया है वह अपने में सनातन और सत्य है। जहाँ एक से दो और दो से तीन हुए कि संघर्ष और इन्द्र का योग संघटित हुआ। इसी इन्द्रात्मकता और संघर्ष से तो संस्ति की गतिशीलता अन्यण बनती है। उस सर्ग में समस्त आधुनिक बुद्धिवादी विकृतियों का प्रतिबिम्ब मिलता है और आज के यांत्रिक जीवन की विषम परिस्थितियों का भी चित्रण यथाकम आ गया है। 'कामायनी' के भीतर के ये सभी विवरण उसके रचना-काल का पूर्ण अभिज्ञान करा सकते हैं। इसी तरह 'चन्द्रगुप्त' नाटक में चाणक्य अपने शिष्यों को उपदेश देता है कि वे मालव-मागध की संकुचित भूमि से ऊपर उठकर भारतवर्ष को एक राष्ट्र और अपना राष्ट्र

मानकर चलें तभी उद्धार हो सकेगा। इसी तरह नन्द की धर्म-नीति की जो मतसंना की गई वहाँ मिलती है, इसमें अंगरेजों की भेद-नीति का स्पष्ट प्रतिविम्ब है। नन्द बौद्धों और वैदिकों में भेद-बुद्धि उत्पन्न कर अपना राष्ट्र उल्लू सीधा करता दिखाया गया है वैसे अंगरेज यहाँ हिन्दू और मुसलमानों को लड़ाकर अपना पद्य हुढ़ बनाने रहे। देश को जगाने के लिए अलका का हाथ में भरेखा लेकर समवेत स्वर से उद्बोधन-गीत गाते चलना भी ई० सन् १६३१ राष्ट्रीय आन्दोलन का जीवित रूप ही है। इन्हीं हष्टान्तों की तरह अन्य अनेक बातें कह कर यह सिद्ध किया जा सकता है कि प्रसाद में उत्तम-कोटि की युगानुरूपता विद्यमान थो। इस प्रकार स्वीकार करना होगा कि अतीत की, पृष्ठभूमि पर अधिनिकता की स्थापना का क्रम प्रसाद-साहित्य में बड़ी सजीवता से हुआ है।

4

#### प्रसाद के नाटक श्रीर रंगमंच

डाँ० राजकुमारी शिवपुरी एम० ए०, पी-एच० डी॰

विचारान्तर्गत प्रसंग के दो मुख्य पहलू हैं—(i) प्रसाद के नाटक हिन्दी रंगमंच की दृष्टि से कहाँ तक सफल अथवा असफल कहे जा सकते हैं ! (ii) रंगमच पर सफलतापूर्वक खेले जाने वाले नाटकों में प्रसाद के नाटकों की गणना हो सकती है अथवा नहीं।

प्रथम प्रश्न का उत्तर स्पष्ट है। हिन्दी रंगमंच नाम का कोई रंगमंच है ही नहीं। भारतीय रंगमंच के उद्भव और विकास की संदोप में तीन भागों में विभाजित किया जा सकता 🖟 (ग्र) वह रंगमंच जो संस्कृत नाटकों के ग्राभिनय का रंगमंच था श्रौर जिसकी सीमार्ये राजपरिवारों श्रथवा विशिष्ट श्रमिजात वर्ग तक अन्तर्निहित थीं। गुप्त साम्राज्य के समय यह रंगमंच अपनी चरम सीमा तक पहुँच चुका था ऋौर मुसलमानों के राज्य तक लगभग सभी रूपों में यह विनष्ट हो गया। (त्रा) यह जन साधारण का लोक-रंगमंच था। जो ससलमानों के राज्य काल में उनकी धार्मिक कट्टरता के कारण नगरों से प्रायः दूर बस्तियों में सामान्य जनता के मनोरंजनार्थ रामलीला, रास लीला अथवा नौंटकी आदि के रूप में विकसित होता रहा। इस रंगमंच ने लोकप्रिय रास, ख्याल, सांग, यात्रा स्त्रादि ही दिये, साहित्यिक योग-दान से यह वंचित रहा। (इ) अंग्रेजों के राज्य-काल में तीसरे रंगमंच का प्रादुर्भाव कलकत्ते में हुआ। इसी के फल स्वरूप पारसी रंगमंच का भी अभ्युदय हुआ जो प्रधानतः व्यवसायिक था तथा गम्भीर रूचि के विकसित करने में असमर्थ था! सस्ते, प्रहसन, लच्छेदार खिचड़ी भाषा. उत्तेजक नाच गीत तथा चमकते दमकते पर्दे और वेश-भूषा इसके प्रधान लच्चा थे।

भारतेन्दु ने इसी रंगमंच के विरोध में हिन्दी-रंगमंच की स्थापना का प्रयत्न किया। सन् १८६१ में 'बनारस थियेटर्स' में शीतलाप्रसाद लिखित 'जानकी मंगल' नाटक खेला भी गया; स्वयं भारतेन्दु लिखित 'इरिश्चन्द्र' तथा भ्रान्य नाटकों का अनेक बार अभिनय हुआ परन्तु उसका सतत् प्रयत्न सफल नहीं हुआ। आज भी हिन्दी रंगमंच की वही स्थिति है।

श्रतएव किसी रंगमंच के श्राधार पर प्रथम प्रश्न का उत्तर दिया जाय ? स्वयं प्रसाद जी के सामने भी यही प्रश्न रहा होगा श्रीर वस्त स्थिति को समभते हुए भी उन्होंने कम पूर्वक श्रपने नाटकों की रचना स्थिति नहीं की। हिन्दी रंगमंच के इस दारिद्रय के कारण यह प्रश्न निर्धक हो जाता है श्रीर विनम्रतापूर्वक कहा जा सकता है कि वर्तमान श्रस्थिर रंगमंच को हिन्दी का रंगमंच मानकर जो विवेचक इस प्रश्न का उत्तर देते हैं तथा प्रसाद जी के नाटकों को श्रसफल कह देते हैं, उनका निर्णय न्याय संगत नहीं है।

श्रव दूसरा प्रश्न लीजिये। रंगमंच तो तीन श्रोर से परिवेष्टित प्रकोष्ठ जैसी वस्त है जो लगभग २०, २२ फ्रंट लम्बा और १८, २० फ्रंट चौड़ा होता है। इसमें सामने का भाग खुला और शेष दीवारों से घिरा रहता है। यदि प्रकोष्ठ जिस समय परिकल्पिक (Designer) द्वारा रंगशिल्प की योजनात्रों से परिपूर्ण हो जाता है त्रौर त्राभिनेय नाटक की कथा-वस्तु तथा घटना चक्र के विकास के अनुसार दृश्य-रचना (Settnig) एवं दृश्य-बंधों (Sets) से युक्त होकर दृश्य-परिकल्पना में अन्तरंग एवं वहिरंग के सामंजस्य को प्रस्तुत करता है तभी उसे रंगमंच की संज्ञा प्रदान की जाती है। यह निर्विवाद है कि दृश्य-रचना नाटकीय व्यापार की पृष्ठ भूमि है। वह श्राभिनेता के कार्य-न्यापार तथा भाव-न्यंजना में सहायक हो इसी में उसकी सार्थकता है। रंगमंच पर व्यवस्थित प्रकोष्ठ का द्वार किंघर है वातायन का मुख किस ग्रोर है ? प्रस्थान श्रीर प्रवेश मार्ग कौन कौन में हैं ? इस सब सूच्मताश्रों की स्थिर व्यवस्था नहीं की जा सकती। ये तो नाटक के अनुकूल परिवर्तित होते रहते हैं। संदोप में संकेतात्मक प्रतिनिधान प्रत्येक नाटक के प्रधान अंग है हुएयों की भौतिक रूप-रेखा के पश्चात् ही रंगमच पर दृश्य-रचना का काम ग्रारम्म होना चाहिये। ये हश्य-रचनाये चाहे जटिल हों श्रौर चाहे सरल, चाहुरंगी हों श्रथवा एकरंगी उनका जुटाना प्रत्तेपक (Director) के लिये अनिवार्य हो जाता है। यह व्यवहारिक बात है कि अनेक डुकड़ों को जोड़कर बनाये हुए ऐसे प्रतिनिधान केवल एक ही नाटक में नहीं कई नाटकों के लिये उपयोगी होते हैं श्रीर इस प्रकार दीलने में अस्थायी होते हुए भी स्थायी बन जाते हैं। ई ट, पत्थर की इमारत श्रथवा प्रकाश प्रभाव के लिये श्रावश्यक सामग्री तथा व्वनि संगीत यन्त्रों की स्थायी व्यवस्था को छोड़कर शेष ग्रस्थायी वस्तुएँ भी स्थायी बन जाती है। यदि रंगमंच के स्थायित्व का कोई अर्थ है तो वह इसी प्रकार है अन्य नहीं। तो इससे सिद्ध हुन्ना कि रंगमंच नाटक खेलने के उपर्युक्त बनाया जाता

है। ऐसा नहीं है कि नाटक रंगमंच के लिये बनाया जाय। जो विद्वान इन तथ्यों को ध्यान में रखे विना किसी नाटक की सफलता अथवा असफलता का निर्णय दे देते हैं वे भी उचित नहीं करते।

भरतगुति ने श्रिमिनय की सफलता के लिये जहाँ रंगमंच की श्रावश्यकता स्वीकार की है वहाँ श्रन्य बातों का होना भी श्रावश्यक बताया है। श्रिमिनय का लच्चण बताते हुए भरत ने कहा है कि नाटक के प्रयोग में शाखा, श्रंग श्रीर उपांग से संयुक्त जो प्रक्रिया किव के श्राशय को समाजिक के सम्मुख ले जाती है (लाकर रखती है) श्रिमिनय कहलाती है।

इससे स्पष्ट है कि नाटक की अभिनेयता का अधिकांश श्रेय अभिनेता को है, कोरा रंगमंच उसे सफल या असफल नहीं बना सकता। आचार्य अभिनव गुप्त के गुरू भट्ट तोत ने इस लव्या को थोड़ा और विस्तृत किया। उनके मतानुसार जो कला सामाजिक का ध्यान सभी अगेर से इटाकर केवल रंगमंच पर होने वाले दृश्य की ओर निरन्तर लगाये रहे वह अभिनय-कला है।

भरतमुनि ने अभिनय के अंगों में वाचिक (गीत-प्रबन्धादि) आंगिक (अंग प्रचेषण मुद्रायें आदि) आहार्य (आभूषणादि) तथा सात्विक भाव प्रदर्शन (स्तम्म, स्वेद, रोमांचादि) की गणना की है। इस चतुर्विध अभिनय के लिये ही ऐसे साधनों की आवश्यकता होती है जो सामाजिकों को सदैव अपनी और आकर्षित करते रहें। हमें यह नहीं भूलना चाहिये कि अभिनय विषयक इस विवेचन में सामाजिक की रुचि का बड़ा भाग है। सामाजिक की रुचि पर तत्कालीन संस्कृति का प्रभाव पड़ता ही है अतएव रुचि का प्रशन कभी कभी साधारणीकरण में बाधक हो सकता है।

यह कसौटी स्थिर करने के उपरांत हमें देखना चाहिये कि प्रसाद के नाटक ग्रामिनय योग्य हैं अथवा नहीं! सभी नाटकों का विवेचन इस हब्टि से सम्मय नहीं है। उदाहरण के लिये उनके चन्द्रगुप्त नाटक को ले लीजिये—

कार्य व्यापार की दृष्टि से चन्द्रगुप्त चार अंकों का नाटक है - उसकी कथा-वस्तु का विकास इस प्रकार हुआ है-

प्रथम ग्रंक—हर्य संख्या ११ द्वितीय ,, — ,, ,, ११ तृतीय ,, — ,, ,, ६ चतुर्थ ,, — ,, ,, १६

#### कार्य-व्यापार के दृष्टिकोएा से-

प्रथम श्रंक में घटना स्थलों का समावेश तीन प्रदेशों में होता है— गांधार, मगध श्रौर पर्वतेश्वर का पंजाव प्रदेश।

यह प्रथम ख्रंक, जैसा सभी नाटकों में होता है, परिचयात्मक है। श्रातएव घटना स्थलों की विविधता एवं पात्रों की बहुलता इसमें होना स्वभाविक है। यदि समस्त ११ दृश्य-पटों का विश्लेषण किया जाय तो प्रतीत होगा कि वे इस प्रकार हैं—

गांधार देश में ५ दृश्य-पट जिनमें से दो सिःष्-तट के, दो गांधार नगर (एक प्रकोष्ट, दूसरा कानन) और एक तक्षिला के गुरुकुल का है। इस प्रकार एक दृश्य-वन्ध नदी तट का, एक प्रकोष्ट का और एक ऐसा जिसमें कानन और योड़े से परिवर्त ने के साथ आश्रय दिखाया जा सके - कुल मिलाकर तीन दृश्य वन्ध आवश्यक हुए। मगध देश में भी ५ दृश्य-पट हैं जिनमें से दूसरा और चौथा एक दृश्य-पट पर, पाँचवाँ तथा सातवाँ दूसरे दृश्य-पट पर तथा तीसरा दृश्य तोसरे दृश्य पट पर दिखाया जा सकता है। अतएव तीन दृश्य-वन्ध अधिक से अधिक इसके लिये भी आवश्यक हुए।

पंजाब प्रदेश का दृश्य पृथ्क दृश्य-वन्ध पर दिखाना आवश्यक नहीं है।

सगध प्रदेश के ही दृश्य-वन्ध पर दिखाया जा सकता है।

यदि इस प्रकार प्रथम अंक के दृश्य-वन्धों को लें तो सब मिलाकर कम से कम तीन अन्यथा चार दृश्य-वन्धों पर प्रथम अंक का अभिनय हो सकता है। हाँ कुछ परिवर्तन पार्श्व-पट्टिकाओं (Side wings) में अवश्य करने पड़े ते।

दूसरे ग्रंक में भी कार्य न्यापार के स्थल वही तचिशिला ग्रौर पंजाव प्रदेश हैं। मालव प्रदेश ग्रौर ग्रधिक ग्रा गया है परन्तु मालव प्रदेश के हश्यपट ग्रधिकांश नदी तट हैं ग्रथवा एक हश्य स्कंधावार का है जो कानन-पट पर सुगमता से प्रदर्शित किया जा सकता है।

सूद्मता श्रों में जाने पर प्रतीत होगा कि दूसरे श्रंक के लिये श्रिष्ठिक से अधिक एक अन्य छोटे से हृदय-वन्ध की भले ही श्रावश्यकता पड़ जाय श्रन्यथा प्रथम श्रंक के हृदय-वंधों से ही काम चल सकेगा।

्रस प्रकार चन्द्रगुप्त नाटक के श्रिमिनय के लिये प्रथम दो श्रंकों को हाँछ में रखते हुए रंगमंच पर जिस साम्रगी की श्रावरयकता है वह बहुत श्रिधिक तथा जिल्ला नहीं कहीं जा सकती। फिर यह भूलना न चाहिये कि नाटक ऐतिहासिक नाटक है। ऐतिहासिक वातावरण उपस्थित करने के लिये श्रन्य विषय के नाटक

की उपेत्ता उसकी श्रावश्यकतायें वैसे भी श्रिधिक होती हैं। विश्र पाठक देखें उस इस दृष्टि से चन्द्रगुप्त सफल नाटक है या नहीं ? हमने केवल दो श्रंकों का विश्ले-षण मात्र करके शेष सामग्री इसलिये नहीं दी है कि ऐसा करने से लेख का कले-वर बहुत बढ़ जायगा।

एक दूसरा दोष जो प्रसाद के ऊपर लगाया जाता है वह उनके पात्रों की भाषा। कहा जाता है कि प्रसाद की भाषा कठिन और दार्शनिक है। अतएव जनसाधारण के समभने योग्य नहीं है। इस सम्बन्ध में इतना निवेदन है कि भाषा पात्र की स्थिति, चित्र और मनोविकास के अनुकूल हुआ करती है। प्रसाद के सामान्य पात्र कहीं भी क्लिप्ट भाषा का प्रयोग नहीं करते। उनके तर्कयुक्त संवादों में तर्क-वितर्क की भाषा है। चाणुन्य का सारा चित्र राजनीतिक गवेषणा और देश की सुज्यवस्था की चिताओं से भरा हुआ है। अलका और मालविका जिस कोमल प्रदेश की राष्ट्र भेमी महिलाये हैं उनके अनुकूल ही उनकी भाव-व्यंजना हैं। राज्य और सुवासिनी के संभोषण प्रेम सरोवर में विखरने वाली पंखुरियों के समान मधुर और आकर्षण है। कल्याणी की भाषा नंदवंश की राजकन्या के सर्वथा अनुकूल है और चन्द्रगुत चाणुक्य का आज्ञानुवर्ती होते हुए भी स्वतंत्र व्यक्तित्व रखता है। अतएव भाषा की दुरुहता का तो प्रश्न ही नहीं उठता। यदि भावाभिन्यंजना में अस्पष्टता हो तो वह लेखक का दोष माना जा सकता है।

इस सम्बन्ध में यह भी कहा जाता है कि प्रसाद के सभी पात्रों की भाषा एक सी है। पता नहीं चलता ऐसा कहने वाले इस विषय में क्या दृष्टिकोण रखते हैं। क्या वे चाहते हैं कि विभिन्न प्रदेश के पात्रों की भाषा उनकी प्रादेशिक भाषा रहे और उसी का प्रयोग नाटक में किया जाय। ऐसा करने से नाटक भाषा-कोष नहीं तो भाषा चित्र-पुस्तक तो अवश्य ही बन जायगी और जब सामाजिक एक भाषा नहीं समक्त सकेंगे तो विभिन्न भाषाओं को समक्त कर रस प्राप्ति एवं मनोरंजन में किस प्रकार समर्थ होंगे!

वास्तव में नाटक की भाषा वह होनी चाहियं जिसमें सबसे अधिक नाटकीय तत्त्व वहन करने की समता हो। भाषा का माधुर्य, उसकी गंभीरता, उसका गौरव श्रीर उसके शब्द गुंफन की रमणीयता उसके प्रवाह की मनोरमता आदि ही ऐसं गुण हैं जो लौह-हदय को भी आकर्षित कर लेते हैं। शेक्सपियर के नाटकों का ध्यान आते ही कौनसा पाठक है जो दया विषयक पोशिया का संमावण याद नहीं करता अथवा जिसके दृदय पर जूलियस-सीज़र में दिया गया एन्टोनी का भाषण प्रभाव प्रभाव नहीं डालता ?

इसी प्रकार प्रसाद के नाटकों में अनेकों संवाद ऐसे हैं जो स्मृति-पटल पर अंकिंत होकर सामाजिक का आनंद से विभोर कर डालते हैं।

प्रसाद के कुछ नाटकों में गीतों के विषय में भी यही दोषारोपण किया जाता है। उनके प्रधान नाटकों के परिशिष्ट माग में गीतों की स्वरिलिप दे दी गई है। इसके कारण संगीत की राग-रागनियों में विठाकर गाने की सुगमता मिल जाती है। हां उनमें यौवन की उदात्त भावनाश्रों का संगीत है, वे कोरी सस्ती भावकता के बाजारू गीत नहीं हैं। इस विचार से यदि उन्हें अनुपयुक्त कहा जाता हो तो वात दूसरी हैं।

संत्रेप में जैसा ऊपर कहा जा जुका है प्रसाद के नाटकों के विषय में उनके अनिभनेय होने की धारणा उचित नहीं है। क्या रंगमंच क्या अभिनेयता क्या भाषा, क्या भाव और क्या घटना चक एवं कार्य व्यापार ये नाटक उत्कृष्ट हैं। आवश्यकता है समसदार प्रत्रेपक की जो उनका अध्ययन कर उन्हें हिन्दी जनता के सामने प्रस्तुत कर सके ?

## पसाद के नाटकों में द्वन्द्व-युद्ध

—डा० जगदीश चन्द्र जोशी एम॰ ए०, पी-एच० डी०

एक श्रोर गौतम बुद्ध, दूसरी हर्ष, प्रसाद के नाटकों की दो ऐतिहासिक सीमाएँ हैं। प्रसाद के प्रायः सभी नाटकों से ऐसा ज्ञात होता है कि इस सुदूर ऐतिहासिक काल में भारतवर्ष में द्वन्द्व-युद्ध की प्रया प्रचलित यी, द्वन्द्व युद्ध का साधारण श्र्य है, 'दो व्यक्तियों में युद्ध' किन्तु पाश्चात्य संसार के मध्य-युग में इस प्रकार के युद्ध एक स्वतन्त्र प्रथा के रूप में निश्चित नियमों के श्रनुसार लड़े जाते रहे हैं। प्रश्न यह है कि किन्हीं दो व्यक्तियों में लड़े गये युद्ध को ही प्रसाद 'द्वन्द्व-युद्ध' कहते हैं श्रथवा द्वन्द्व-युद्ध को उन्होंने विशेष श्रथ में लिया है, श्रीर यदि प्रसाद ने इसका विशिष्ट श्रथं लिया है तो फिर यह प्रश्न होता है, क्या इस तरह के द्वन्द्व-युद्ध भारत में उपर्युक्त काल में श्रथवा इससे प्रचलित थे ?

इन नाटकों में द्वन्द्व-युद्ध सम्बन्धी उल्लेख जहाँ कहीं भी हुए हैं उनसे निम्नलिखित बातें ज्ञात होती हैं:—

- (१) द्वन्द्व युद्ध का आहान किया जाता था, अर्थात् एक व्यक्ति अन्य व्यक्ति को युद्ध के लिए निमंत्रित करता था और उसके स्वीकार करने पर वह युद्ध लड़ा जाता था।
- (२) यह कोई आवश्यक नहीं था कि द्वन्द्व-युद्ध तुरन्त ही लड़ा जाय। उसके लिए कालान्तर में भी कोई समय व स्थान निश्चित किया जा सकता था। 2
- (३) इन द्वन्द्व-युद्धों का कारण प्रायः त्रात्मसम्मान अथवा प्रतिष्ठा की भावना पर आधात प्रतीत होता है, चाहे वह किसी प्रेयसी के कारण हो,

श्रथवा श्रपनी पुत्री या माता के सम्मान की रत्ता के लिये। वाजिरा<sup>3</sup>, कार्नेलिया श्रीर श्रलका के निमित्त जिन द्वन्द्व-युद्धों का श्राह्वान हुश्रा है, वे प्रथम कोटि के द्वन्द्व-युद्ध हैं। गांधार राज द्वारा श्रलका के निमित्त श्रांमीक को

१. चन्द्रगुप्त को फिलिप्स द्वारा दिया गया द्वन्द्र का आह्वान — चन्द्रगुप्त २. वही पृष्ठ ३. अजातशु पृ० ११६ ४. चन्द्रगुप्त पृ० १६१ ५. चन्द्रगप्त पृ० १३६

दी गई चुनौती श्रीर श्रपनी माता की रत्ता के लिए स्वयं गुप्त द्वारा भटार्क से लड़ा गया द्वन्द्व दूसरी कोटि के द्वन्द्व युद्ध हैं। राज्ञ्स श्रीर चाण्य में यदि राज्ञ्स के कथनानुकूल सुवासिनी के लिए संघर्ष होता तो यह भी प्रथम प्रकार का द्वन्द्व कहा जाता।

- (४) दो विरोधी राष्ट्रों के सैनिक ग्रधिकारियों में यदि इन्द्र युद्ध होता, तो उसका राष्ट्रों से कोई सम्बन्ध नहीं समभा जाता था, यह उनकी व्यक्तिगत बात मानी जाती थी, चन्द्रगुप्त मालव-च्र्द्रकों की सेना का महाबलाधिकृत है ग्रीर फिलिप्स भारत में सिकन्दर का च्रत्रथ, फिलिप्स के स्वयं के एक कथन के ग्रमुसार इन दोनों का इन्द्र व्यक्तिगत है, राष्ट्रों के संधि विग्रह से उसका कोई सम्बन्ध नहीं।
- (५) द्वन्द्व-युद्ध समान शस्त्रों से लड़े जाते थे, प्रसाद के नाटकों में केवल दो ही द्वन्द्व-युद्ध लड़े गये हैं। प्रथम में 'खड़-परीज्ञा" का स्पष्ट उल्लेख है। दूसरे में भी यह स्पष्ट संकेत पिल जाता है कि दोनों स्थलों पर प्रतिद्वन्द्वी तलवारों से ही लड़े हैं।
- (६) द्वन्द्व-युद्ध सुरिच्चित रंग-शालाश्रों भी लड़े जाते थे, चन्द्रगुप्त श्रौर फिलिप्स का द्वन्द्व-युद्ध प्रमुख यवन श्रौर श्रार्थ-गण की उपस्थिति में रंगशाला में हुआ था, सिंहरण उस रंगशाला की रचा में नियुक्त था श्रुन्यथा स्कंद वं भटार्क के द्वन्द्व की तरह वह कहीं भी लड़ा जा सकता था।

उपर्युक्त वातों से हम इस निष्कर्श पर पहुँचते हैं कि प्रसाद ने 'द्वन्द्व' को साधारण युद्ध के अर्थ में न लेकर एक विशिष्ट अर्थ में ही प्रयुक्त किया है। देखना यह है कि प्राचीन भारत में क्या इस विशिष्ट अर्थ में द्वन्द्व-युद्ध लड़े जाते थे। महाभारत में भीम और दुर्योधन के द्वन्द्व-युद्ध का उल्लेख मिलता है, इस युद्ध के कुछ नियम थे। सरस्वती के तट पर यह युद्ध गदाओं से लड़ा गया था, दोनो पत्तों के योद्धा इसके दर्शक थे। निर्णायक थे बलराम जिन्होंने इन दोनों को गदा-युद्ध की शिद्धा दी थी। किट-प्रदेश से नीचे गदा का आधात करना

१. चन्द्रगप्त पृ० ६५ २. स्कंद्रगुप्त पृ० ६६ ३. चन्द्रगुप्त पृ० ११४ ४. चन्द्रगप्त पृ० १६१ ५. ;, पृ० १७२

६. 'मर्टाक दो एक हाथ चला कर घायल होकर गिर पड़ता है'— स्कन्दगुप्त पृ० ६६ ७. चन्द्रगुप्त पृ० १८२

द. महाभारत ( शल्य पर्व ) ऋष्याय ३१

श्रधर्म-युद्ध समभा जाता था, चीन ने इस नियम का उल्लंघन किया था श्रीर इसके लिए उसकी भत्सेना की गई थी, इस इन्द्र के प्रारम्भ में ही यह शर्त कर ली गई थी कि द्वन्द युद्ध के परिसाम पर ही महाभारत युद्ध की जय-पराजय का निर्णय हो जायगा। इन्द्र-युद्ध का यह स्वरूप बहुत कुछ यूनान ग्रीर रोम के इतिहास में ग्राये हुए हैक्टर और एचिलस, एनियस और टर्नस, होरेटी ग्रीर न्यूरेटी के द्वन्द-युद्धों के स्वरूप से मिलता है। दो राष्ट्रों के परस्पर संघर्ष में सामूहिक जन-संहार को रोकने के लिए प्रायः इस प्रकार के व्यक्ति-युद्ध (सिंगिल कौम्बेटस ) लड़े जाते थे, फिरदौसी के 'शाहनामा' में सोहराव और रस्तम के वीच जिस द्वन्द्र का चित्रण हुन्ना है, उसका उद्देश्य भी दो सेनान्नों के संघर्ष को बचाकर जर्य-पराजय का निर्णय सेनानायकों पर छोड़ देना है। महाभारत, यूनान और रोम के द्वन्द्वों में यही भावना रही है। द्वन्द्व-युद्ध का एक और स्वरूप प्राचीन 'मल्ल-युद्ध' में मिलता है । श्रीमद्भागवत में भगवान श्री कृष्ण को रंगशाला में कंस के मल्लों ने ललकारा, कृष्ण ने उनसे 'मल्ल-युद्ध' किया थ्रौर उसमें कंस के मल्लों का संहार कर उन्होंने विजय प्राप्त की। वस्तुतः ये मल्ल-युद्ध कीड़ा विनोद की वस्तु है; श्रीर शारीरिक शक्ति की परीज्ञा ही इसका उद्देश्य है।

प्रसाद के नाटकों में वर्णित द्वन्द्व-युद्ध न तो राष्ट्रीय युद्ध ही कहे जा सकते हैं और न मल्ल-युद्ध ही। वे वैयक्तिक युद्ध हैं जो ग्रात्मसम्मान श्रीर प्रण्य जैसे प्रसंगों को लेकर लड़े गये हैं, साथ ही ये द्वन्द्ध सामाजिक प्रथा के रूप में ग्राये प्रतीत होते हैं श्रीर उनका जन्म सैनिकों एवं मल्ल-क्रीइयों के बीच न होकर सामान्य समाज में हुआ है, चन्द्रगृत श्रीर फिलिप्स का युद्ध दो सैनिकों का द्वन्द्ध न होकर दो प्राण्यियों का द्वन्द्व है, विलसन के श्रनुसार इस प्रकार के द्वन्द्व-युद्ध किसी भी प्राचीन सभ्यता के इतिहास में नहीं पाये जाते फलतः प्रसाद के इन द्वन्द्व युद्धों का स्वरूप हमें मध्य-कालीन पाश्चात्य सभ्यता में ही द्वंदना होगा।

१ श्रीमद्भागवत १०--४४

२ 'दि ड्यूएल प्रौपर इज नौट फाउंड इन ऐनी श्रीफ दि ऐशिएंट सिविलिजेशन्स' इंसाक्लोपीडिया श्रीफ सोशल साइ सेज (विलसन) बौल्यूम पृ० २६९

'इंसाइक्लोपीडिया ब्रिटैनिका'<sup>3</sup> में लिखा है "द्वन्द्व-युद्ध ( ड्र्एल ) दो व्यक्तियों के उस युद्ध को कहते हैं जो वैयक्तिक वैमनस्य श्रथवा श्रात्मसम्मान के प्रश्न का निर्णंय करने के लिए घातक शास्त्रों द्वारा किसी नियत प्रथा के अनुसार लड़ा जाय, और जिसके लिए स्थान और समय पहले ही निश्चित कर लिया जाय।

इस श्राधुनिक श्रर्थ में द्रन्द-युद्ध प्राचीन संसार में कहीं भी नहीं लड़े जाते थे, इस प्रकार के द्वन्द्व-युद्ध की चर्चा १६११ ई० में प्रकाशित कोरियेटस के 'क डिटीज' प्रन्थ में पहले पहल हुई है। इस द्वन्द्व का पूर्व रूप 'हु टैनिक' जाति के न्याय-युद्धों ( जुडीशियल कौम्बेटस ) में पाया जाता है। मानवीय न्याय से श्रमंतुर होने पर ईश्वरीय-न्याय की आकांचा से दो व्यक्ति युद्ध के देवता को साबी कर युद्ध करते थे श्रीर यह मान लिया जाता था कि न्याय विजयों की स्रोर है। किन्तु यह भी श्राधुनिक द्वन्द्व-युद्ध का सही स्वरूप नहीं है।

इस द्वन्द्व का दूसरा रूप आत्मसम्मान के द्वन्द्वों में ( इयूऐल्स औष श्रीनर ) में पाया जाता है, जिसका विकास १६ वीं शती या उससे कुछ पूर्व फांस में हुआ था । इस प्रकार के द्वन्द्व-युद्ध कहीं भी और कभी भी लड़े जा सकत थे। इस कारण वैमनस्य न होकर आत्मसम्मान पर चोट होना था। 'किसी प्रकार का कटु व्यंग, कोई भ्रांति यथवा प्रेयसी के 'रिवन' के रंग या उसके पत्र के सम्बन्ध में पूछा गया कोई अवांछित प्रश्न, ये इस प्रकार के युद्ध के लिए पर्याप्त कारण होते थे 3' द्वन्द्व युद्ध के इस आधुनिक स्वरूप को समभाने पर यह कहा जा सकता है कि प्रसाद के द्वन्द्रों का कारण वैमनस्य न होकर

३ 'ए प्रिएरॅंज्ड इन्काउंटर विटवीन टू परसंज विद डैडली वैपन इन ऐकौडें स विद कन्वेंशनल रूल्स, विद दि श्रीवजक्ट श्रीफ वौइडिंग ए परसनल क्वोरेल और श्रौफ हिसाइडिंग ए पौंइ ट श्रौफ श्रौनर।'

इ साइक्लोपीडिया ब्रिटानिका

वौल्यूम ७ पृ० ७११

१ जर्मेनिया (टेसीटस) —ई ० ब्रिटानिका वोल्यूम ७ पृ० ७११

२ इ ० ब्रिटानिका वोल्यूम ७-७११

३ 'दे फौट वाइ नाइट एन्ड डे, बाइ मूनलाइट एएड टौर्च लाइट; इन दि पिन्तिक स्ट्रांट्स एएड स्कायसं, ए इस्टी वडं, ए मिसकन्सीव्ड जैस्वर, ए क्वैश्चन ऐवाइट दि कलर श्रीफ ए रिवेंड श्रीर ऐन इ ब्रीइडर्ड लैटर वैर दि कौमनैस्ट प्रिटेक्स्ट्स फौर ए ड्यूऐल- वही चो० ७ पृ० १११

आत्मसम्मान की भावना और प्रणय रहे हैं अजातशत्र और दीर्घनारायण के द्वन्द्व का प्रसंग प्रणय से सम्बन्धित है, और चन्द्रगुत और फिलिप्स के द्वन्द्व का भी यही कारण है। कालान्तर में फांस और इंगलैंड में जो द्वन्द्व युद्ध लड़े गये उनमें प्रतिद्वन्द्वी के प्राण न लेकर उसे घायल मात्र कर देना (कभी-कभी केवल खरोंच मात्र लगा देना) पर्याप्त समभा जाता था। पर प्रसाद ने निज द्वन्द्वों की आयोजना की है उसमें से एक में तो प्रतिद्वन्द्वी के प्राण ले लिए जाते हैं, किन्तु दूसरे में उसे वायल मात्र कर दिया गया है।

इतिहास बतलाता है कि फांस के राजा 'बारहवें लुई' तथा 'फांसिस प्रथम' के शासन-काल में द्वन्द्व-युद्ध बड़ी धूम-धाम से लड़े जाते थे, इस प्रकार के द्वन्द्वों के कुछ निश्चित नियम होते थे। इन युद्धों के दर्शकों में स्वयं साम्राट् उनके दरबारी श्रीर सभ्रांत हुन्ना करते थे। श्रीर ये युद्ध सुसिज्जत श्रीर रिच्चत रंग-शालाश्रों में लड़े जाते थे। द्वन्द्व वास्तव में दो व्यक्तियों में हुन्ना करत्म था, किन्तु प्रत्येक के साथ एक या उससे श्रधिक सहकारी (सेकिन्डस) भी होते थे। प्रमाद ने १६ वीं शती के फांस में प्रचित्तत उक्त प्रथा का सम्बन्ध भारतीय श्रीर प्रसाद ने १६ वीं शती के फांस में प्रचित्तत उक्त प्रथा का सम्बन्ध भारतीय श्रीर प्रमानी 'वीर-युद्धों' से जोड़ने का प्रयास किया है। चन्द्रगुप्त श्रीर फिलिप्स का द्वन्द्व-युद्ध इसी प्रकार का एक वैध-द्वन्द्व-युद्ध है जो एक विशाल रंगशाला में श्रायों श्रीर यूनानियों के प्रमुख वीरों के समस्त्त लड़ा गया था, युद्ध की घटना के वीच एकाएक फिलिप्स के सहकारी यूडेयस का उल्लेख हमारा ध्यान उपर्युक्त प्रकार के सहकारी (सेकिन्ड्स) की श्रीर श्राकृष्ट करता है।

कुछ भी हो इस प्रकार के द्रन्द-युद्ध मारतीय इतिहास के किसी भी काल में नहीं लड़े गये। अतः उन्हें अनैतिहासिक और अभारतीय कहने में हमें संकोच नहीं होता।

१— 'श्रन्डर लुई ट्वैल्स्थ एएड फ्रांसिस फर्ट वी फांइड दि विगितिंग्ज श्रौफ ट्रिंब्यूनल्स श्रोफ श्रीनर, दि लास्ट इ स्टेंस श्रोफ ए ड्यूऐल श्रौयोराइण्ड बाइ दि मैजिस्ट्रेट्स एएड कन्डक्टेड ऐकौर्डिङ्ग दु दि फौर्म श्रोफ लो वज दि फेमस वन विटवीन फ्रेंको दि 'विवौने दि' ला शेलेनरे एएड गाइ शेलो दि जारनैक, दि ड्युएल वज फीर श्रौन जोलाय टेन, फिस्टोन फोर्टिसेवन इन दि कोर्ट्याई श्रौफ दी शेटो दि सेंत जमें ऐन ले, इन दि प्रेजैंस श्रौफ दि किंग एएड ए लार्ज ऐसैंग्वली श्रीफ कोर्टियर्स

<sup>—</sup>इं० ब्रिटानिका वौल्यूम ७ पु० ७११ २—इं० ग्रोफ सोहाल साइंसेज विल्सन डी वालिस वौल्यूम ५ पु० २६६.

#### प्रसाद के नाटकों की अभिनेयता

-प्रोफेसर वासुदेव, एम॰ ए॰

'प्रसाद' जी के नाटकों की अभिनेयता से सम्बन्धित विवाद आज भी बन्द नहीं हुआ है, जिसका श्रीगरोश 'स्कन्दगुत' और 'चन्द्रगुत' नाटकों के प्रकाशन से हुआ था। इस विवाद के अगुआ थे श्री कृष्णानन्द गुत्त, जिन्होंने अपनी पुस्तक 'प्रसाद जी के दो नाटक' में न केवल 'स्कन्दगुत' एवं 'चन्द्रगुत' पर विभिन्न आरोप लंगाए-वरन 'प्रसाद' की समस्त नाट्य-कला और शिल्प-विधान पर जोरदार हमले किए। उक्त पुस्तक में लेखक की तर्कपूर्ण युक्तियों का चमत्कार पढ़ते ही बनता है। सन् ३७ में प्रो॰ नन्ददुलारे बाजपेयी ने गुत्त जी के सभी आरोपों का खण्डन कर दिया था। फिर मी, यह विवाद चलता ही रहा, कि रंगमंच की दृष्टि से प्रसाद के नाटक अभिनय के अनुकूल नहीं हैं।

उसके पूर्व कि इम 'प्रसाद' जी के नाटकों की श्रमिनेयता पर विचार करें, इम उस विवाद को स्पष्ट कर देना चाइते हैं, जब कि कुछ लोग नाटकों को 'पाठ्य' और 'दश्य' दो श्रेशियों में विमाजित कर उसका सामान्य श्रध्ययन और मृल्यांकन करते हैं। प्रेमचंद जी ने अपने नाटक 'कर्बला' की भूमिका में नाटक का वर्गीकरण इन्हीं दो ल्पों में किया है। ऐसे लोगों का कहना है कि नाटक-लेखन-कला ग्रौर ग्रमिनय कला जो भिन्न-भिन्न वस्तुएँ हैं। निस्सदेह ग्रमिनय कला नाटक रचना से भिन्न हैं,लेकिन नाटक का रचयिता श्राभिनय-कला से श्रपरिचितं नहीं होता। संसार में ऐसे ही लेखकों के नाटक रंगमंच पर सफलतापूर्वक ग्राभिनीत हुए हैं, जिन्होंने रंगमंचीय ग्रावश्यकतात्रों ग्रीर ग्राभिनय-सम्बन्धी सामान्य नियमों का पालन किया है। सच तो यह है कि यदि नाटककार ग्रामिनेयता हुन्रा, तो फिर क्या कहना! अतएव, नाटककार के लिए अभिनय कला का ज्ञान आवश्यक है। यह समभाना कि 'प्रसाद' जी नाट्य-शास्त्र ग्रीर ग्रामिनय-कला के ज्ञान से विचित थे, उनके साथ श्रन्याय करना है। इस दिशा में ने पूर्ण निष्णात थे, लेकिन एक बात श्रीर है। स्रिमनय की सफलता का सारा उत्तरदायित्व नाटककार के सिर पर ही लादना न्याय-संगत नहीं होगा। कारण, नाटकक:र अपने नाटक की जिस रूप में प्रस्तुत करता है, उसका ग्रमिनय सदा उसी रूप में नहीं होता। रंगमंच

प्रबंधक को उसमें काट-छाँट करने का बरावर ऋधिकार रहता है। इस सम्बन्ध में विहार के एक प्रसिद्ध पत्रकार श्री विनयराय ने ऋपने एक निबंध 'The Stage Play' में ऋपने विचार इस प्रकार ब्यक्त किए हैं—

"A stage-play is not, however the offspring of the author alone. It is a co-operative adventure in the realm of art in which the actor, the make-up man, the stage-manager, the producer, the music composer, the director, the curtain-ifter and scores of others and last but not the least, the audience must collaborate. Each has been allotted a role to play and the successor failure of a drama enacted on the stage defends on how each acquite himself or herself. In no other artistic product, collective effort is so surely needed as in the stage play."

इस उद्धरण से यह स्पष्ट है कि नाटकामिनय एक मिश्रित कला है, जिसकी सफलता का दायित्व केवल नाटककार पर नहीं होता। खेद की वात है कि हमारे सभी प्रमुख नाटककारों को ऐसे लोगों का सान्निध्य या तो प्राप्त नहीं हुआ या अभिनय-कला में निष्णात अभिनेताओं निर्देशकों तथा प्रस्तुत कर्ताओं ने हिन्दी के नाटकों को रंगमंच पर लाने का कोई प्रयत्न नहीं किया। यदि भारतेन्दु जी और प्रसाद जी को ऐसे लोगों का सम्पर्क मिला होता तो हमारे आलोचकों को शिकायत करने का अवसर ही न मिलता कि 'प्रसाद' जी के नाटक अभिनय के योग्य नहीं हैं। बंगला मराठी भाषा के नाटकों की सफलता का यही रहस्य है कि उनके प्रत्येक नाटककार को अभिनय, कलाकार वरावर मिलते रहे और वे नाटकों का रंगमंच पर उतारते रहे।

हिन्दी में ऐसी बात नहीं हुई। इसके कई कारण हैं—(१) जनता की विकृत कि (२) हिन्दी-उर्दू का संपर्ध (३) पार्सी नाटकों का दूषित प्रचार। रीतिकान्य और 'इन्दरसमा' जैसे कुछेक नाटकों ने लोककि को इतना विकृत कर दिया कि हिन्दी-प्रदेश में लोग नाटक की उपयोगिता और महत्व भूल गए। इन्हें नौटकी, स्वाँग और रास में अपेनाकृत अधिक आनंद आता रहा। सबसे दुर्भाग्य की बात यह हुई कि हिन्दी-प्रदेश में हिन्दी-उर्दू का अस्तित्व-संपर्ध उन्हीं

१. the Bihar Theatre go do ४१ |

₹=

दिनों से श्रारम्म हुश्रा, जब हिन्दी में नाटक लिखने का चलन श्रारंम हुश्रा। कचहरियों स्कूलों, रियासतों, ताल्लुकदारों श्रीर जमीदारों के श्राश्रय में उर्दू के पलने के कारण पारसी-नाटक कंपनियाँ भी उर्दू शैली में नाटक लिखाने श्रीर दिखाने लगीं। यहाँ यह स्मरण रखना चाहिये कि पारसी-नाटक कंपनियों के जन्म के पूर्व उर्दू में नाटक की श्रपनों कोई परम्परा नहीं थी। इन कम्पनियों ने जन-समाज में प्रचलित इश्क-मुहब्बत को स्मानी कहानियों को नाटक का विषय बनाया। फलतः जनता में ये नाटक बड़े लोकप्रिय हुगे। ऐसी श्रवस्था में हिन्दी के नाटक, जो काफी श्रव्छी संख्या में तव तक लिखे जा चुके थे, वहाँ के वहाँ पड़े रहे। पारसी नाटकों की चमक-दमक के सामने ये नाटक श्रधिक गंभीर श्रीर बोक्तिल मालूम हुये। 'प्रसाद' को समय तक पारसी कम्पनियाँ काफी समृद्ध हो चुकी थीं, पर चलचित्र के बढ़ते हुए प्रसार-प्रचार के सम्मुख इन कम्पनियों का सिद्दासन भी डोलने लगा।

इस प्रकार इम इस निष्कर्ष पर पहुँच सकते हैं कि हिन्दी के रंगमंचीय नाटकों का इतिहास दुर्भाग्य श्रीर संघर्ष का इतिहास है, जिसका कम ग्राज भी कुछ हेरफेर के साथ चल रहा है। ऐसी स्थिति में प्रसादीय नाटकों को न तो रंगमंच पर खेला गया ग्रीर न लोगों ने उनकी ग्रीर ग्रपनी रुचि ही दिखाई। इसके विपरीत, हिन्दी के ग्रालोचकों ने भी इन नाटकों पर जोरदार हमले किये क्योंकि इनके सामने नाटक ग्रीर ग्रामिनय का जो ग्रादर्श था, वह ग्रंग्रेजी ग्रीर पारसी नाटक-शैली से ही प्रभावित था।

'प्रसाद' के नाटकों के आलोचकों की उक्त ऐतिहासिक दृष्टि स्पष्ट न होने के कारण प्रसादीय नाटकों की अभिनेयता पर अनेक आरोप लगाए जाते हैं। मैं यह नहीं कहता कि ये सभी आरोप निराधार हैं। इनमें से कुछ अवश्य ही विचारणीय हैं। डा॰ नगेन्द्र ने रंगमंच की दृष्टि से 'प्रसाद' जी के नाटकों में निम्नलिखित तीन प्रमुख दोष देखे हैं—-?

१. ''उनके नाटकों में अभिनय की इटियाँ हैं— युद्ध, अभियान ग्रादि ऐसे हर्य हैं, जो मंच पर काफी गड़वड़ करेंगे।'' इसके उत्तर में में निवेदन करूँ गा कि हिन्दी का रंगमंच जब समृद्ध हो जायेगा तब हर्यों की योजना असम्मव श्रीर गड़वड़ करने वाली नहीं होगी। अभी हमारा रंगमंच दरिद्रता के दलदल में फँसा है। पाश्चात्य रंगमंच पर तो गोलावारी और चलते हुए वायुयान, रेलगाड़ी के

१. त्राधुनिक हिन्दी नाटक ( प्रथम संस्करण, १६४२ ई० ) पूर्ण संर

हश्य भी श्रासानी से दिखलाये जाते हैं। इसके लिए हमें समय की प्रतीचा करनी होगी।

है।" इस वाक्य से यही ध्विन निकलती है कि प्रसादीय नाटकों की भाषा में एक रूपता है, अर्थात् उसमें इतनी गंभीरता है कि उसकी चंचलता अथवा चुलबुलाहट का कहीं अवकाश ही नहीं मेरा नम्र निवेदन है कि 'प्रसाद' जी के ऐतिहासिक नाटकों में भाषा की जैसी गम्भीरता एवं शालीनता होनी चाहिए, वह सं भाग्यवश वर्तमान है। भाषा का चांचल्य पारसी और सामाजिक नाटकों में भली-माँति देखा जा सकता है।

३. "ग्रानावश्यक दृश्यों की संख्या भी बहुत है।" 'प्रसाद' जी के दो-तीन नाटक ही ऐसे हैं, जो अपेदाकृत अधिक लम्बे हैं, जिनमें अनेकानेक दश्यों की योजना हुई है। शेष नाटकों में दृश्यों की संख्या नियंत्रित है। फिर यह काम तो नाट्य-निर्देशक और रंगमंच-प्रबंधक का है कि वे नाटक के दृश्यों को काट-छाँटकर अथवा कई दृश्यों को एक में मिलाकर अभिनयानुकृत बनाये। यदि सारे कार्य नाटककार ही पूर्ण करें तो निर्देशक के लिए कौन-सा कार्य शेष रह जाता है ? पश्चिम में भी शेक्सपीयर, रॉवर्टसन, इब्सन और शाँ के नाटकों का अभिनय ज्यों-का-त्यों नहीं हुआ। इससे यह न समफना चाहिए कि नाटककार का अभि-नय-संबंधी ज्ञान अधूरा है, या अपरिपक्व होता है। सच तो यह है कि नाटककार को एक साथ ही दो छोटों को स्पर्श करना पड़ता है - एक साहित्य का, दूसरा रंगमंच का। जहाँ नाटककार रंगमंच को स्पर्श नहीं करता या चूक जाता है, वहाँ नाट्य-निर्देशक इस कमी को पूरा करता है। मैं पहले ही निवेदन कर चुका हूँ कि नाटकाभिनय एक सहकारी स्रायोजन है। एक निकृष्ट निर्देशक इर तरह से उत्कृष्ट नाटक के प्रदर्शन को धूलि में मिला सकता है। उसके ठीक विपरीत एक उचकोटि का निर्देशक एक साधारण नाटक को रंगमंच पर चमक सकता है। यदि 'प्रसाद' के नाटकों में अनावश्यक दृश्य श्राए हैं, तो निर्देशक इनकी समुचित व्यवस्था कर सकता है। साय ही, यह भी न भूलना चाहिए कि श्रेष्ठ ग्रीर सफल नाटक 'दृश्य' ग्रौर 'पाठ्य' दोनों होते हैं। संपादक जोसेफ टी॰ शिपले के शब्दों में इम अपने मत को इस प्रकार दुइरा सकते हैं-

"Probably, for best appreciation, a Play should be seen, read, seen again & re-read."

<sup>?.</sup> Dictionary of world Literature—90 १७४

डा॰ नगेन्द्र ने 'प्रसाद' के नाटकों में "कथावस्तु की एकता" का अभाव एवं "वस्तु-विधान में कहीं-कहीं बड़े भद्दे जोड़ लगे हुए जैसे कुछ दोष गिनाए हैं। अपूर्ण मनुष्य होने के नाते 'प्रसाद' जी में यदि इस प्रकार के कहीं-कहीं छिट-पुट दोष पाये जायें तो कोई आश्चर्य नहीं। लेकिन रंगमंच की दृष्टि से ये दोष 'प्रमुख' नहीं हैं।

प्रसाद के नाटक ऐतिहासिक हैं. जिनकी कथा-परिधि में वेदकाल से लेकर हर्पकाल तक की ऐतिहासिक कथाएँ समाहित हैं। ऐतिहासिक नाटकों का प्रदर्शन उतना ग्रासान नहीं होता। जितना सामाजिक नाटकों का होता है। इसीलिए प्रसाद के नाटकों का रंगमंचीय प्रदर्शन त्रासानी से सफल नहीं होता। इसका एक कारण यह है कि इसके अनुकूल ग्रमी हमारे पास रंगमंच का ग्रमाव है; दूसरे इनका प्रदर्शन खर्चीला है। इसके लिए काफी साज-सज्जा श्रीर दृश्यावली की आवश्यकता है। तात्पर्य यह कि हम जब तक अपने रंगमंच को हर तरह से त्राधुनिक, समृद्ध एवं संपन्न नहीं बना लेने तब तक प्रसाद के नाटकों का सफलता पूर्वक प्रदर्शन किसी भी रंगमंच पर नहीं किया जा सकता। इम यह भूल जाते हैं कि सन् ४७ के पूर्व हिन्दी रंगमंच पर हम पारसी नाटक, नौटंकी, स्वांग, कठ-पुतलों का नाच, ख्याल, रास, ग्रौर राम-लोला ही खेलते रहे हैं, जो समय के साथ पुराने पड़ चुके हैं। 'प्रसाद' के नाटकों को लोक-नाट्य के मंच पर नहीं खेला जा सकता। इमारी दृष्टि वदलनी ही चाहिए। रायकृष्णदास ने प्राजात राउ' की भूमिका में ठीक ही कहा है कि 'प्रसाद के नाटक याज के नहीं कल के हैं।" मेरा विश्वास है कि वह 'कल' ग्रंव शीघ ही 'ग्राज' में परिसात होने वाला है। अब लोगों का ध्यान रंगमंच की समृद की श्रीर जाने लगा है। निस्संदेह, इसका भविष्य उज्जवल है।

पर एक बात और है। जहाँ तक 'प्रसाद' के नाटकों में 'दुलह भाषा' की शिकायत का प्रश्न है, वह धीरे-धीरे ग्राप ही दूर हो जायेगी। राष्ट्रमात्रा हिन्दी से प्रसार के साथ ही यह शिकायत भी जाती रहेगी।

# 'चंद्रगुप्त' नाटक में राष्ट्रीय चेतना

श्री दुर्गा प्रसाद भाला एम० ए०

छायावाद काल हिन्दी-साहित्य में नवीन गति-पथ के मोड़ का सूचक है। कतिपय विद्वानों ने इसे मात्र पलायन शील व्यक्तित्व की श्रिमिन्यञ्जना के रूप में प्रहरा किया है, लेकिन अब इस काल के वैज्ञानिक अध्ययन द्वारा यह भ्रांति क्रमशः नष्ट होती जारही है श्रीर ऐतिहासिक दृष्टिकीण से इसका क्रांतिकारी महत्व स्पष्ट होता जा रहा है। छायावाद काल में, निश्चय ही निराशा तथा श्रस्थिरता मूलक पलायन की एक सीमा तक ग्राभिन्यक्ति हुई है, लेकिन साथ ही मानवता-वादी राष्ट्रीय चेतना का भी विकसित रूप इस काल में हिष्ट-गोचर होता है। यह तो स्पन्ट ही है कि इस काल में दो घारायें साथ-साथ प्रवाहित होती रहीं हैं एक तो, निराशा मूलक प्रेम गीतों की, जिसमें कि रहस्य-भावना ने भी कुछ अंशों तक वाणी प्राप्त की है; और दूसरी, राष्ट्रीय चेतना की, जिसमें देश प्रेम की उदात्त श्रिभिन्यक्ति हुई है। स्वयं छायावाद के प्रमुख कवियों में भी ये दोनों प्रवृत्तियाँ स्पष्ट परिलक्ति होती हैं। निराला जी की 'जागो फिर एक बार', गीतिका का प्रथम गीत वर दे वीणा वादिनी ! वर दे !' तथा भारति, जय-विजय करें; पंत जी का 'राष्ट्र गान' एवं प्रसाद जी की 'पेशोला की प्रति-श्वनि', 'प्रलय की छाया, 'भारत गीत'—ग्रादि में राष्ट्रीय स्वाभिमान की ही वाणी मिली है, प्रसाद जी की यह राष्ट्रीय स्वामिमान की भावना उनकी कवितात्रों की अपेदा नाटकों में अधिक मुखर हुई है। 'चन्द्रगुत' नाटक में तो उनकी यह राष्ट्रीय चेतना अपने पूर्ण विकसित रूप में दिखाई देती है। श्रादि से अन्त तक वह राष्ट्रीय भावना से ही आज्छन्न है। उसकी विषय-वस्तु का केन्द्र विन्दु राष्ट्रीय तत्व ही है। इस सम्बन्ध में, डा॰ शम्भुनाय पाएडेय का निम्न कथन पूर्णत युक्ति संगत है कि "प्रसाद जो की राष्ट्रीय भावना जितने प्रखर रूप में चंद्रगुप्त मौर्यं में व्यक्त हुई है, उतनी अन्य किसी रचना में नहीं। इस यहाँ तक कह सकते हैं कि 'चंद्रगुप्त मौर्यं' का प्रण्यन प्रचाद जी ने राष्ट्रीय भावना से पेरित होकर ही किया है। प्रसाद जी की आदर्श राष्ट्रीय भावनाएँ, इसी कृति

में कलापूर्ण ढंग से व्यक्त की गई हैं।" ( देखिये चन्द्रगुप्त : श्रध्ययन—

प्रसाद जी ने प्रस्तुत नाटक में इस राष्ट्रीय चेतना को प्रमुखतः तीन साधनों द्वारा वाणी प्रदान की है!

प्रथमतः तो प्रसाद जी ने अतीत के गौरव को ऐसे भव्य रूप में रूपाियत किया है, जो कि संहज ही पाठकों का मन आकर्षित कर लेता है, और
उनमें राष्ट्रीय स्वाभिमान की भावना को जायत कर देता है। प्रसाद जी ने अपने
उक्त उद्देश्य की पूर्ति के लिये भारतीय इतिहास के उन्हीं पृष्ठों को साकार रूप
प्रदान किया है, जो कि ऐसी राष्ट्रीय स्कूर्ति को उत्पन्न करने में पूर्ण सक्तम है।
वस्तुतः वर्तमान, भविष्य को रूप प्रदान करने के लिये सदैव से ही अतीत से
पेरणा अहण करता रहा है और करता रहेगा। वह अतीत का ही बेटा है,
जिसका कि पालन-पोषण अतीत के ही रक्त-मांस से होता है।

कतिपय विद्वानों का मत है कि प्रसाद जी ने अवीत को ही अपने नाटकों की विषय-वस्तु बना कर अपनी पलायनवादी मनोवृत्ति का ही परिचय दिया है। लेकिन उनकी यह धारण मूलतः भ्रांति पर ही आधारित है। निश्चय ही यदि कोई लेखक वर्तमान जीवन की विमीधिकात्रों से पलायन कर, अतीत की स्वप्न-मरीचिकात्रों में अपने को भुलाने के लिए ही शरण ले तो वह श्लाय-नीय नहीं हो सकता। लेकिन अगर कोई लेखक अतीत को प्रेरणा के केन्द्र-बिन्दु के रूप में ग्रहण कर वर्तमान जीवन की गति प्रदान करने के लिये ही उसका चित्रण करे तो अवश्य ही वह स्वस्थ प्रगति का विधायक ही माना जाएगा। प्रसाद जी ने श्रतीत कालीन कथा-वस्तु का चुनाव इसी दूसरे दृष्टिकीएं। के आधार पर किया है। डा॰ सत्येन्द्र ने अपने 'हिन्दी-नाटक-साहित्य' शीर्षक लेख में इस तथ्य का स्पष्ट रूप से प्रकाशन किया है। वे लिखते हैं- 'इतिहास को प्राणवान करके प्रसाद ने श्राधुनिक युग के लिये विचार-सामग्री दी; उसको दिशादर्शन कराया । समस्या नाटक उन्होंने नहीं लिखे पर समस्यात्रों से वे पीछे नहीं हटे। ऐसी कौनसी सामयिक समस्या थी जो उनके नाटकों में शाश्वत मानवीं समस्या के घरातल पर प्रस्तुत न हुई हो।" 'विसाख' की भूमिका में अपनी कृतियों के उद्देश्य पर प्रकाश डालते हुए प्रसाद जी ने भी लिखा है—''इतिहास का अनुशालन किसी भी जाति को अपना आदशें संगठित करने के लिए अत्यंत लाभदायक होता है) " क्यों कि हमारी गिरी दशा को उठाने के लिए हमारे

जलवायु के अनुकूल जो हमारी अतीत सम्यता है, उससे बढ़कर उपयुक्त और कोई भी आदर्श हमारे अनुकूल होगा कि नहीं, इसमें हमें पूर्ण संदेह है। ...... मेरी इच्छा भारतीय इतिहास के अप्रकाशित अंश में से उन प्रकांड घटनाओं का दिग्ददर्शन कराने की है, जिन्होंने कि हमारी वर्तमान स्थिति को बनाने का बहुत कुछ प्रयत्न किया है। अग्रतएव स्पष्ट है कि प्रसाद जी ने वर्तमान को दृष्टि-बिन्दु में रखकर ही अतीत का चित्रण किया है।

उक्त दृष्टि-कोण से प्रस्तुत नाटक का अवलोकन करने पर प्रथम दृष्टि में ही यह स्पष्ट हो जाता है कि इसकी जड़े वर्तमान की घरती पर गहरी जमी हुई हैं और भारतवासियों में राष्ट्रीय चेतना को जाग्रत करना ही इसका प्रमुख उद्देश्य है। अतीत तो वर्तमान का मात्र सहायक बनकर ही उपस्थिति हुआ है। यह लह्य अलका के चरित्र तथा उसके द्वारा गाये हुए प्रयाण गान से तो और भी स्पष्ट हो जाता है। डा॰ जगन्नाथ प्रसाद शर्मा के शब्दों में "उसका (अलका के) देश-प्रेम में वर्तमान राजनीतिक आन्दोलन का व्यवहारिक प्रतिनिधित्व दिखाई पड़ता है।" वह एक जन-नेभी के रूप में हमारे सामने प्रकट होती. है और उसके द्वारा गाया हुआ प्रयाण गान भारतीय जन-आन्दोलन की मूल भाव-धारा को व्यक्त करता है। इसके अतिरिक्त चंद्रगुप्त नाटक का कथानक भी स्वयं में हतना भव्य है कि वह सहज ही भारतवासियों में राष्ट्रीय स्वाभिमान की भावना जगा सकता है।

दितीयतः प्रसाद जी ने अपने नाटक में कुछ ऐसे आदर्श-पात्रों का संघटन किया है, जिनका कि उदात्त चिरत्र स्वयंमेव राष्ट्रीय स्वामिमान की वस्तु बन जाता है। चाण्क्य, चन्द्रगुप्त, सिंहरण, अलका आदि पात्र इसी कोटि के हैं, जो कि अनायास ही जन-जीवन की अदा के अधिकारी बन जाते हैं और स्वयं के साथ ही राष्ट्र को भी ऊँचा उठा देते हैं। ये सभी पात्र ऐसे देश-भक्त हैं जो कि राष्ट्र के लिए अपने तुच्छ वैयक्तिक स्वार्थों को तिलाञ्जल देकर अपने प्राणों को हथेली पर लिए सदैव ही प्रस्तुत रहते हैं, चन्द्रगुप्त अपने राष्ट्र की रचा के भरण से भी अधिक भयानक का आलिंगन करने के लिए सदा तैयार रहता है। चाण्क्य अपने कत्तंन्य-पथ पर सुख और दुख में समान रूप से अडिंग बना रहता है। वह एक महान् कर्मयोगी है। उसके दृदय में, यद्यपि सुवासिनी के प्रति, प्रण्य का बीज विद्यमान है, लेकिन वह उसे कभी विकसित होने का अवसर नहीं देता है और चन्द्रगुप्त को भी अपने लच्च से विरत न होने देने के लिए इन प्रण्य-व्यापारों के भमेले से सावधान करता रहता है जिस समय

चन्द्रगुप्त मालविका से रख-मेरी के पहले मधुर मुरली की एक तान मुनाने का त्रामह करता है, उसी समय चाएक्य प्रवेश करके उससे कहता है- 'छोकरियों से वार्ते करने का समय नहीं है, मौर्य्य !" सिंहरण श्रौर श्रलका तो, भारतीय संस्कृति के प्रतीक उदात्त पात्रों के रूप में इमारे सामने आते ही हैं। वे भारतीय संस्कृति के - उदारता, सहिष्णुता, निर्भीकता, स्वार्थस्याग आदि श्रेष्ठतम गुणों से विभूषित हैं। जिस समय सिंहरण सिकन्दर को घायल कर देता है और मालव-सैनिक प्रतिशोध लेने के लिए अ।तुर हो जाते हैं, उस समय पर्वतेश्वर के प्रति सिकन्दर द्वारा किये हुए उपकार को याद कर, उसका प्रत्युत्तर देने के लिए वह उसके प्राणों की रचा करता है। सिंहरण 'मालव-वीरों' को संबोधित करके कहता है- 'ठहरो, मालव-वीरो ! ठहरो ! यह भी एक प्रतिशोध है। यह भारत के ऊपर एक ऋण या, पर्वतेरवर के प्रति उदारता दिलाने का यह प्रत्युत्तर है।" और अलका अपने देश की रत्ता के लिए भाई से विद्रोह करती है, माता-पिता तथा राज्य का परित्यांग करती है श्रीर कानन-पथ-गामिनी बनती है। इस प्रकार प्रसाद जी ने इन ग्रादर्श पात्रों के संघटन तथा उनके चरित्र चित्रण द्वारा भारतीय संस्कृति के उदात तथा महत्तम रूप को ही दिखाने का प्रयास किया है, कि उनकी राष्ट्रीय भावना का ही सूचक तत्व है।

इसी प्रकार चाएक्य, चन्द्रगुप्त, सिंहरण, अलका आदि की विभिन्न उक्तियों में तो जैसे राष्ट्रीय प्रेम की भावना छलकती जान पड़ती है। इस उक्तियों में यदि एक ओर देश-भक्ति की भावना है तो दूसरी ओर सामिथक समस्याओं के विरुद्ध चाएक्य की निम्न उक्ति में कितना बल है। वह सिंहरण से कहता है—"तुम मालव हो और यह मागध, यही तुम्हारे मान का अवसान है न? परन्तु आतम-सम्मान इतने हो से सन्तुष्ट नहीं होगा। मालव और मागध की भूलकर, जब तुम आयावर्त का नाम लोगे, तभी वह मिलेगा।" सिंहरण के निम्न कथन में भी संकुचित आदेशिक भावना के तिरस्कार की व्यंजना है—""परन्तु मेरा देश मालव हो नहीं, गांधार भी है।" अलका तो देश के कण कण से प्यार करती है। उसके निम्न कथन में देश-प्रेम की कितनी उदात्त अभिव्यक्ति है—"मेरा देश है, मेरे पहाड़ हैं, मेरी नदियाँ हैं और मेरे जंगल हैं। इस भूमि के एक एक परमाणु मेरे हैं और मेरे शरीर के एक एक पुत्र अंश उन्हीं परमाणुओं के बने हैं।"

तृतीयतः विदेशी पात्रों के मुख से भारत भूमि की महता संबंधी उक्तियाँ कहलवांकर भी प्रसाद जी ने राष्ट्र-गौरव की भावना की ही ज्यक्त किया है।

प्रसाद जी मत है। कि भारत ही विश्व का प्रथम ज्ञान-गुरु है और वही सम्पूर्ण विश्व सभ्यता और संस्कृति का केन्द्र-स्थल है। अपनी 'भारतगीत' शीर्षक कविता में उन्होंने यही भाव-धारा अभिन्यक्षित की है।

ऐसी अवस्था में भारत के अन्तर्राष्ट्रीय महत्व को चित्रित करने के लिये विदेशी पात्रों द्वारा भारत के गौरव का कथन कराना उपयुक्त ही है। कार्नेलिया को तो भारत के कण-कण से अत्यधिक प्रेम है। उसके द्वारा गाया हुआ गीत 'ग्रहण यह मधुमय देश हमारा!' प्रारम्भ-प्रेम को प्रकट कर देता है। वह भारतवर्ष से अपनी जन्म-भूमि के समान ही स्नेह करती है। भारत की महत्ता से अभिभूत होकर वह चन्द्रगुप्त से कहती है-" मुक्ते इस देश से, जन्म भूमि के समान स्नेह होता जा रहा है। " यह स्वप्नों का देश, यह त्याग श्रीर ज्ञान का पालना, यह प्रेम की रंगभूमि भारत भूमि क्या भुलाई जा सकती है ? कदापि नहीं। अन्य देश मनुष्यों की जन्म-भूमि हैं, यह भारत मानवता की जन्म-भूमि है।" विश्व-विजेता महान् सिकन्दर भी भारत में श्राकर उसकी गौरव-गरिमा से अभिभृत हो जाता। वीर पर्वतेश्वर के शौर्य्य पर मुख होकर वह कहता है- "मैंने एक अलौकिक वीरता का स्वर्गीय दृश्य देखा है। होमर की कविता में पढ़ी हुई जिस कल्पना से मेरा दृदय भरा है, उसे यहाँ प्रत्यन्त देखा।" भारत का अभिनन्दन करता है। वह कहता है- "त्रार्थ वीर! मैंने भारत में इरक्यूलिस, एचिलिस, की आत्माओं को भी देखा और देखा डिमास्थनीज को। संभवतः प्लोटो और अरस्त् भी होंगे। मैं भारत का ग्रमिनन्दन करता है। " इसी प्रकार सिकन्दर का निम्न कथन भी भारत की गौरव-गरिमा को ही उदारित करता है। यह चाण्यय की अभ्यर्थना करते हुए कहता है- "चन्य है आप, मैं तलवार खींचे हुए भारत में आया-हृदय देकर जाता हैं !"

इस प्रकार हम देखते हैं कि 'चन्द्रगुप्त' में राष्ट्रीय चेतना अपने अत्यन्त ही प्रवर रूप में प्रकट हुई है। यदि एक श्रोर उसमें श्रतीत कालीन भारत की स्वर्ण-काँकी प्रस्तुत की गई है, तो दूसरी श्रोर, वर्तमान समस्याश्रों का हल भी उसमें खोजा गया है। वस्तुतः चन्द्रगुप्त नाटक प्रसाद जी की ज्वलंत राष्ट्रीय चेतना का श्रमर स्मारक है, जो कि सुगों तक भारत-वासियों के द्वय में देश-भक्ति की भावना को जगाता रहेगा तथा उनकी तन्द्रा श्रीर सुष्ति की ललकारता हुआ जागरण का स्वर गुंजित करता रहेगा!

### 'स्कन्दगुप्तः समीचा'

-- प्रो॰ मोहनवल्लभ पंत एम॰ ए॰

नाटक-नाटक एक दृश्यकाव्य है जिसका रस उसे रंगमंच पर श्रमिनय किये जाते हुए देखने पर ही मिलता है। भारतीय त्राचार्यों ने काव्य की त्रपेद्धा हरयकाव्य को प्रधानता दी है, क्योंकि हरय-काव्य में रसास्वादन आँखों और कानों दोनों के सहयोग से होता है- यद्यपि आँखें इस आनन्द-प्राप्ति में विशेष सहायक होती हैं। दूसरे अध्य-काच्य केवल पठित-समाज की वस्तु है; पर दृश्य-काव्य जनता की वस्तु है, इसीलिये भरतमुनि ने 'नाटक' को 'सार्ववर्शिक पंचम वेद' कहा है। दृश्य-काव्य को 'नाट्य', 'लप', या 'लपक' भी कहते हैं, जिसमें सभी प्रकार के मानवों के चरित्रों श्रौर भावों का श्रनुकरण किया जाय उसे 'नाट्य' कहते हैं। नेत्रों का विषय होने के कारण श्रवस्था के इस अनकरण को 'रूप' कहते हैं। रंगमंच पर अभिनय करने के लिए अनुकर्ता (नट) अनुकार्य राम, दुप्यन्त आदि का रूप घारण 'करके आता है, अतएव अनुकार्य का रूप घारण करने के कारण इसे 'रूपक' मी कहते हैं। पर आज दृश्यकाव्य-मात्र के लिए 'नाटक' शब्द का व्यवहार होता है और यह श्रंग्रेजी शब्द 'ड्रामा' कां पर्याय माना जाता है। 'रूपक' के १० भेदों से प्रधान 'नाटक' ही है। नाटक की वस्तु इतिहास पुराण श्रादि में प्रख्यात होती है, नायक 'धीरोदात्त' होता है, श्रेगार या बीर दोनों में से एक रस प्रधान होता है और अन्य रस उसके सहायक होते हैं। नाटक में नाट्यशास्त्र के समी लच्य पाये जाते हैं और उसमें सभी रसों का समावेश हो सकता है। इसीलिए 'नाटक' को रूपक का प्रतिनिधि कहा है। अपनी इसी व्यापकता के कारण आज हम रूपकमात्र के लिये 'नाटक' शब्द का प्रयोग करते हैं।

बस्तु नाटक के कथानक को 'वस्तु' कहते हैं। नाटक की कथावस्तु

१ लोकवृत्तानुकरणं नाट्यम्—( नाट्यशास्त्र १—१०६ ) त्रैलोक्यस्यास्य सर्वस्य नाट्यं भावानुकीर्तनम्ः—( ना० शा० १—१०४ ) २ द्यावस्यानुकृतिर्नाट्यं रूपं दृश्यतयोज्यते ।—( दशरूपक १७ )

मर्यादित होती है। उसे नियत समय के मोतर ही रंगमंच पर श्रमिनय करके दिखाना होता है। श्रतः नाटककार समस्त कथावस्तु में से केवल उन्हीं प्रसंगों को ज़ुन लेता है जो मर्मस्पर्शी होते हैं, नायक के चरित्र चित्रण में सहायक होते हैं श्रीर जो रंगमंच पर दिखाये जा सकते हैं। शेष को वह या तो श्रनावश्यक समक्त कर छोड़ देता है या कथावस्तु की श्रांखला मिलाने के लिए उनकी सूचना मर दे देता है। नाटक में प्रायः एक से श्रिधिक कथावस्तुएँ होती हैं। उनमें से प्रधान वस्तु को 'श्राधिकारिक' वस्तु कहते हैं।

वस्तु—(२) प्रासंगिक—जिसको नाटक के प्रधान फल या उद्देश्य की प्राप्ति हो वह उस फल का स्वामी या 'श्रधिकारी' है। वह श्रधिकारी या प्रधान पात्र जिस कथानक में हो वही 'त्राधिकारिक' वस्तु है, श्रौर जो कथानक प्रसंगतः आकर मूल वस्तु के कार्य या व्यापार के विकास में सहायक होकर उसके सौन्दर्य की बुद्धि करता है, अथवा नायक के चरित्र-विकास में सहायक होता है उसे 'प्रासंगिक वस्त' कहते हैं। आधिकारिक वस्त समस्त नाटक में ज्याप्त होती है और कोई भी ग्रंक ऐसा नहीं होता जिसमें ग्राधिकारिक वस्त से सम्बन्ध रखने वाली बात न हो। पर प्रासंगिक वस्तु का वर्णन प्रत्येक अंक में होना श्चावश्यक नहीं। प्रासंगिक वस्तु में किसी दूसरे कार्य की सिद्धि होती है श्रीर प्रसंगतः प्रधान पात्र का कार्य भी सिद्ध होता है। रावण विजय या सीता-प्राप्ति रूपी फल के अधिकारी राम के चरित्र से प्रत्यन्न सम्बन्ध रखने वाली कथा ग्राधिकारिक वस्त होगी। सुप्रीव की कथा प्रसंगतः ग्राकर कथावस्त को ग्रागे बढाती है- यह प्रासंगिक कथा है। इस कथा में सुप्रीव की कार्य सिद्धि तो होती ही है. पर इसमें हमें हनुमान, सुग्रीव श्रीर श्रंगद जैसे पात्र भी मिलते हैं जो प्रधान पात्र राम की कार्यसिद्धि में सहायक होते हैं। इसलिये सप्रीव की कया रामकथा से सम्बद्ध है। परन्तु गंगावतर्य की कथा स्वतः पूर्ण कथा है श्रीर राम-कथा से उसका कोई सम्बन्ध नहीं। स्रतः रामचरित्र को लेकर लिखे गये नाटक में यह कथा प्रसंगतः भी नहीं आ सकती।

स्कन्दगुष्त की वस्तु—स्कंदगुप्त नाटक का मुख्य उद्देश्य है 'देश को विदेशी हूगों से मुक्त करना।' इस फल की प्राप्ति स्कन्दगुष्त को होती है। उक्त फल के अधिकारी होने से वे इस नाटक के नायक हैं। अतः स्कंदगुष्त से सम्बन्ध रखने वाली मगध की कथा 'आधिकारिक वस्तु' है। मालव की कथा प्रासंगिक वस्तु है और आधिकारिक वस्तु से धनिष्ठ रूप से संबद्ध है। मालव की वस्तु में ही नायक को बंधुवर्मा जैसा मित्र मिलता है जिसकी सहायता से वह हूगों को मगा

कर नाटक के प्रधान उद्देश्य की सिद्धि की श्रीर श्रिप्रसर होता है। इसी प्रासंगिक कथा में देवसेना भी है जिसे हम नाटक की नायिका मानेंगे। इस प्रासंगिक कथा को निकाल देने से श्राधिकारिक वस्तु में कुछ नहीं रह जाता —वह निर्जीव हो हो जाती है। यह कथा मूल-कथा को श्रिप्रसर करने श्रीर नायिक के चरित्र का विकास करने में सहायक होती है।

काइमीर-कथा— ग्रप्रासंगिक— स्कन्दगुण्त में दूसरी प्रासंगिक वस्तु है, काएमीर की कथा। पर इस कथा को वलात् प्रासंगिक बनाया गया है, क्यों कि ग्राधिकारिक वस्तु से इसका कोई सम्बन्ध नहीं। एक सूत्र से इसे मूल कथा से जोड़ने का निष्फल प्रयास किया गया है। देवसेना की हत्या के पड्यन्त्र की सूचना समय पर देकर मानुगुत उसे बचाने में सहायक होता है। पर इतने से कार्य के लिये एक नवीन कथा-प्रसंग को ले ग्राने का समर्थन नहीं किया जा सकता। यह कार्य मूल या प्रासंगिक कथा के किसी पात्र द्वारा संपादित कराया जा सकता था। इस कथा की ग्रयतारणां का एक ही उद्देश्य प्रतीति होता है।

क्या मातृगुप्त कालिदास है ?-प्रसाद मातृगुप्त को विक्रमादित्य उपाधि-धारी स्कंदगुप्त का समाकवि कालिदास सिद्ध करना चाइते हैं। पाश्चात्य विद्वान् श्रीर उनके मतानुयायी कालिदास को चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का सभाकवि मानते स्राये हैं, क्योंकि उनके स्रनुसार ई. पू. ५७ के स्रास पास उज्जयिनी में विक्रमादित्य नाम का कोई राजा ही नहीं हुन्ना, न कोई ऐसी घटना ही हुई जिसके उपलच्च में संबत् का प्रवर्तन हो सकता था। परन्तु इस मत के विपन्न में एक ग्रकाट्य तर्क यह था कि कालिदास के ग्राश्रयदाता विक्रमादित्य मालवेश या उज्जयिनी-नाथ थे और वंद्रगुत विक्रमादित्य थे मग्धाधिप या पाटलिपुत्राधीश। सम्मवतः स्कन्दगुप्त का मालव में ग्राभिषेक कराकर उसे उज्जयिनी-पति बनाने के प्रयत्न में प्रसाद ने उक्त तर्क का समाधान सा खोजने का प्रयास किया है। परन्तु एक तो इस प्रकार का राज्यत्यांग एक अनहोनी और अस्वाभाविक-सी घटना है, दूतरे इतिहास में भी यह घटना संदिख ही है, तासरे ग्रदातन पुरातत्व की खोजों से ग्रव यह सिद्ध हो चुका है कि कालिदास के ग्राश्रयदाता विक्रमादित्य मालव गणराज्य के मुख्य थे सम्राट नहीं। विक्रमादित्य इनका 'नाम' था, गुतवंशी सम्राटों के समान 'उपाधि' नहीं । इन्ही विक्रमादित्य ने ई. पू. ४७ में तात्कालीन गणराच्यों में एकता स्थापित कर प्रथम बार शकों को पराजित कर 'मालव-संवत' चलाया या जो त्रागे चलकर गण्मुख्य के नाम से प्रसिद्ध होकर 'विक्रम-संवत्' कहलाया। कालिदास इन्हीं विक्रम।दित्य के समकालीन थे,

विक्रमादित्य उपाधिधारी (चन्द्रगुत या) स्कंदगुप्त के समय में नहीं स्नतः केवल स्नपनी किसी स्नान्त ऐतिहासिक धारणा को प्रतिपादित करने के लिए भी मूलकथा से सर्वथा असंबद्ध प्रासंगिक कथा के समावेश का समर्थन नहीं किया जा सकता। मातृगृत को कालिदास मान कर उसे काश्मीर का सिद्ध करने में भी प्रसाद को सफलता नहीं मिल पाई। यह पहले ही कहा जा चुका है कि इस कथा का स्नाधिकारिक वस्तु से कोई सम्बन्ध ही नहीं। इस प्रकार की वस्तुओं के समावेश से प्रसाद के ऐतिहासिक नाटकों की कथावस्तु बहुत जटिल हो गई है।

स्कन्दगुष्त में बौद्ध-धर्म का स्व हप-प्रसाद की रचनाओं में बौद्ध साहित्य श्रीर वौद्ध-दर्शन का बहुत गहरा प्रभाव है प्रश्लीर स्कन्दगुप्त में तो यह प्रभाव बहुत ही व्यापक है।(नायक स्कन्दगुत और महादेवी की विचारधारा में वौद्ध-दर्शन का प्रभाव स्पष्ट है । यहाँ तक कि नाटक के ब्रान्त में देवसेना भी इस दर्शन से प्रभावित होकर कह बैठती है - 'सब चिणिक सुखों का अन्त है, जिसमें सुखों का अन्त न हो, इसलिए मुख करना ही न चाहिए। इस नाटक में बौंद्रधर्म का उज्ज्वल ग्रादर्श ग्रौर हासोन्मुख रूप दोनों दिखाई पड़ते हैं। गुप्त-साम्राज्य के उत्थान के दिनों में बौद्धमं का क्रमशः हास हो रहा था। बौद्धमं की सरलता उपहास्य धार्मिक आडंवर में परिखत हो गई थी। पर वह युग धर्मान्धता का नहीं था। स्कन्दगुप्त में बौडों ग्रौर ब्राह्मणों के व्यापक वैमनस्य का जो चित्रण किया गया है वह वास्तविक नहीं है। प्रसाद अपने युग के हिन्दू-मुस्लिम-कलह से प्रभावित थे। स्रतः उसी धारणा से उन्होंने बौद्ध-ब्राह्मण-कलह का चित्रण किया है। किन्तु इतिहास ऐसा नहीं कहता। एक ही परिवार में शैव और वौद्ध दोनों पाये जाते थे। इसमें सन्देह नहीं कि बौद्धधर्म एक ग्रोर पतनोन्मुख हो रहा था, दूसरी स्रोर उसका उन्नत और उज्ज्वल रूप भी वर्तमान था। प्रपंचबुद्धि पतनोन्मुख रूप का प्रतीक है। वह उन असद्वृत्ति के पोषक भित्यों में से है जिन्होंने अपनी विक्रंति से बौद्धर्म को भी कलंकित कर दिया। उसमें महानता स्रौर त्याग का सर्वथा ग्रभाव है। धार्मिक वितंडावाद का वह पोषक ही नहीं प्रोत्साहक भी है। उसके धार्मिक सिद्धान्त स्वार्थ एवं विद्धेष-गर्मित हैं। विचारों की मलिनता से उसके कार्यों में भी मलिनता आ गई है। वह स्वयं मदिरा पीता है और पिलाता है। करुणामूर्ति गौतम का अनुयाशी होकर भी वह इत्या कराने की, रमशान में नरबलि देने की, उद्यत रहता है। अप्रतन्तदेवी श्रीर भटार्क जैसे चद्र प्रकृति के

व्यक्तियों को अपने तांत्रिक प्रयोगों से श्रातंकित कर वह उनके साथ राजनीतिक 🥌 प्रयच रचता है। शर्वनाग के शब्दों में 'हत्या के द्वारा हत्या का निषेध करने वाला' - यथानाम तथा गुणाः - वाला यह प्रपंचबुद्धि वौद्धधर्म का पतनोन्मुख रूप ही प्रदर्शित करता है। बौद्धर्म के उन्नत श्रौर उज्ज्वल रूप का प्रतीक प्रख्यात-कीर्ति है। उसके जीवन का ध्येय संसार में रहकर विश्व-कल्याण करना है। उन त्यागशीलों में उसकी गणना की जा सकती है जो मानव-हित के लिए अपने प्राण ऋर्पण करने को सदा तत्पर रहते हैं। प्रलोभन और धार्मिक उन्माद उसे विच-लित नहीं कर सकते। ब्राह्मण श्रीर बौद्ध पशुवलि करने एवं रोकने के लिए श्रका-रण ही हिन्दू-मुसलमानों के समान भगड़ते हैं, तब इन धर्मवादियों की आँखें खोलने के लिए प्रख्यात कीर्ति ऋपने प्राणों की वाजी लगाकर त्याग का ऋनुपम आदर्श उपस्थित करता है। बौद्धभर्म के प्रचार के लिए विदेशियों द्वारा सहायता श्रीर धन का लोम दिये जाने पर वह श्रस्वीकार कर देता है। रुपये के लोम में वह भारत को आक्रमणकारियों के हाथ वेचने को तैयार नहीं। 'सेनापति समस्त उत्तरापथ का बौद्ध संघ जो तुम्हारे उत्कीच के प्रलीमन में भूल गया था वह अब न होगा"-प्रख्यात कीर्ति की यह उक्ति उसके चरित्र की दृढ़ता स्चित करती है। ऐसे ही सचे अमर्णों के द्वारा समय समय पर संघ की मलिनता बहुत कुछ धुलती रही है।

स्कत्वगुल में—(१) नृत्य नृत्य प्रसाद के नाटकों में अधिक नहीं हैं, किंतु हैं अवश्य । जो हैं वे ठीक समयानुकूल तो नहीं कहे जा सकते, किन्तु किसी सीमा तक उचित हैं। 'अजातशाइ' में मागंधी के अतिरिक्त प्रसाद के पात्र स्वयं नृत्य नहीं करते । तृत्य केवल नर्तिकयाँ करती हैं। सम्राट कुमारगुत पारसीक नर्तिकयों का तृत्य देखते हैं। वह नृत्य सम्राट की विलासप्रियता को देखते हुए उचित ही हैं। दरबार में भी मनोरंजन की परिपाटी होती ही है मटाक अपने शिविर में नर्तिकयों का तृत्य देखता है। युद्धचेत्र संगीत के उपयुक्त स्थल तो नहीं, पर इससे मटाक के चरित्र पर उसकी विलासिता पर प्रकाश पड़ता है और युद्ध की मयंकरता में कोमलता का समावेश हो जाता है। इस प्रकार प्रसाद ने नर्तिकयों का समावेश कर यथास्थान तृत्य का आयोजन भी कौशल से कर दिया है।

(२) गीत—संगीत का प्रयोग प्राचीन काल से दर्शकों की मनोरंजनी वृत्ति को तृप्ति के लिय होता आ रहा है। किन्तु प्रसाद ने अपने नाटकों में जो गीत दिये हैं वे किसी विशेष उद्देश्य से नहीं। इनका प्रवेश एक तो कान्य-प्रकृति-वश है. दूसरे अनुकरणमात्र, और तीसरे निरुद्देश्य एवं जानवूमा कर हुआ है। यह बात भी विचारणीय है कि नाटकीय प्रतिभा से उनकी काव्य-प्रतिभा का विकास पहले ही हो चुका था श्रीर श्रच्छी तरह हो चुका था। श्रतः कहीं ऐसा प्रतीत होता है कि प्रसाद अपने सन्दर गीतों को स्थान देने के ही लिए कथावस्त को भी उसके अनुकूल कर डालते हैं। गीत कथावस्त के प्रवाह में सहायक होने के बदले कथा वस्त ही गीतों के प्रवाह की ग्रोर ग्राग्रसर होने लगती है। उनके प्रत्येक नाटक में श्राए हुए कुछ गान इतने सरस, मावपूर्ण, दृदयग्राही एवं तल्लीन करने वाले हैं कि हम भूल जाते हैं कि नाटक की मूल कथा से उनका कुछ सम्बन्ध भी है या नहीं। हाँ, स्कन्दगुप्त और चन्द्रगुप्त नांटकों के गीत उनके उपयक्त हैं। स्कन्दगुप्त में १६ गीत हैं। उनमें से कछ प्रार्थनाएँ हैं, कुछ नेपथ्य से गाये जाते हैं कुछ नर्तिकयों के मुख से श्रीर कुछ स्वतंत्र । देवसेना के गीत उसकी उसी तात्कालिक मनोवत्ति पर प्रकाश डालते हैं और उसके स्वभाव के अंग है। एक गीत विजया ने भी गाया है जो उसके चरित्र एवं मनोवृत्ति के विपरीत एवं ग्रस्वामाविक है। प्रसाद के कुछ गीत अत्यन्त भावपूर्ण है। देवसेना के गीत-भरा नैनों में मन में रूप', 'धने प्रेम-तर तले'. और 'त्राह वेदना मिली विदाई', एवं देवकी देवी, का 'पालना बनें प्रलय की लहरें इसी प्रकार के गीत हैं जो गायिका की मानसिक स्थिति पर भी प्रकाश डालते हैं। मात्राप्त का दिमालय के आंगन में उसे प्रथम किर्णों का दे उपहार', यह उदबोधन-गीत स्थायी साहित्य की वस्त है। पर 'संस्ति के वे सन्दरतम ज्ञा यों ही भूल नहीं जाना' ऐसे भी कुछ गीत हैं जिनका भाव न गायक (नट) ही समक्त पाता है न दर्शक ही। यहाँ एक बात ध्यान देने की है। नाटक में गीतों की संख्या ४-५ से अधिक होने से नाटक के कथाप्रवाह में बाधा पड़ती है. श्रीर गीत का विस्तार तो उसकी सरसता की नष्ट कर देता है।

(३) हास्य — हास्य की स्रोर प्रसाद की प्रवृत्ति नहीं थी। स्रतः इसकी सुन्दर व्यंजना इनके नाटकों में खोजना व्यर्थ है। व्यंग्य की तीन मार्मिकता तो उनमें कहीं कहीं मिल भी जाती है, किन्तु वह व्यंग्य गंभीर होता है — हास्योत्पादक नहीं। हास्य का तो सर्वथा स्रभाव ही समस्तना चाहिए। हाँ कहीं कहीं शिष्ट सदाचार-पूर्ण समयोचित स्रक्ष्णित विनोदं स्रवश्य है। हास्य में प्रायः कल्पना को स्थान नहीं मिलता। स्रतः कल्पना के धनी प्रसाद में यदि हास्य की रेखा जीए दिखाई पंड़े तो स्राश्चर्य नहीं। स्कन्दगुष्त नाटक में प्रसाद ने जा हास्य-योजना की है वह दो पात्रों पर स्रवलंबित है — लड़ा के युवराज कुमार धातुसेन स्त्रीर विदूषक पुद्गल कुमारगुप्त की सभा में धातुसेन हँसाने का प्रयत्न करता है,

पर सफलता नहीं मिलती। कोष्ठक में 'हँसते हुए' लिखने से किसी को हँसी आ जाती हो तो बात दूसरी है । मुद्गल विदूषक है । वह परपरा-मुक्त भोजन-भट्टता, प्रेम, विवाह स्रादि को लेकर हँसी उत्पन्न करने की चेष्टा करता है। उसकी 'श्राच्य मंज्ला' (पेट) त्रौर 'पाकशाला पर चढ़ाई' करने की बात से शायद हँसी त्रा भी जाय; परन्तु यहाँ भी प्रसाद की विद्वता श्रीर गंभीरता उसे श्रा घेरती है। 'त्याय', 'त्राप्त वाक्य', 'तर्क शास्त्र' का भार उस हास्य का गला दवा देता है। यह कहने से संकोच नहीं कि प्रसाद अपने नाटकों में हास्य-योजना करने में असफल ही रहे हैं।

स्कंदगुप्त की अभिनेयता-नाटक एक दृश्य काव्य है । विश्वनाथ ने अभिनेयता को दश्यकाव्य का प्रधान लच्चण माना है। सामाजिक को रस-मग्न करने के लिए वेषभूषा, वाणी, कृत्य श्रीर मनोभाव इन चारों का अनुकरण या अभिनय त्रावरयक है। त्रातः नाटक श्रमिनेय है या नहीं इस बात का विचार करने के लिए हमें निम्नलिखित बातों को ध्यान में रखना आवश्यक है।

(१) भाषा - सबसे पहले हम भाषा को लेते हैं नाटक एक सार्वजनिक वस्तु है। अतः उस नाटक के संवादों की भाषा सुबोध, भाव प्रकाशन में समर्थ श्रीर जन सामान्य की समक्त में श्राने योग्य होनी चाहिए। नाटक में कृत्रिम श्रीर लदी हुई भाषा का सबसे बुरा परिणाम यह होता है कि उससे बस्तु श्रीर ब्यापार निश्चेष्ट हो जाते हैं स्त्रौर इसी कारण स्त्रिभनेना स्त्रिभनय में स्वाभाविकता नहीं ला सकता। माषा यदि स्वाभाविक एवं ज्यावहारिक होगी तो अभिनेता को भी अपना अभिनय करने में सरलता रहेगी। ऐसा न हो कि एक अरेर तो रंगमंच पर पात्र अभिनय कर रहे हैं, दूसरी श्रोर दार्शकों को बार-बार कोष टटोलना पड़ रहा है ऋथवा मित्रों से शब्दार्थ या भाव पूछने के लिए कानाफूँ सी हो रही है। इस प्रकार दर्शक नाटकों का पर्याप्त त्रानन्द उठाने से वंचित रह जाता है। प्रसाद की भाषा पर पर पर क्लिप्ट एवं दुरूह है। यदि अभिनेता प्रसाद की भाषा का एक एक शब्द कंडस्थ कर लेता है तो अभिनय में कृत्रिमता श्रा जाती है। यदि वह श्रिभिनय की श्रीर ध्यान देता है तो भाषा प्रसाद की नहीं रहने पाती। प्रसाद नाटककार के अधिकार से कह सकते हैं -- 'दर्शक श्रयोग्य है, मेरी कला को समकने की ज्ञमता उनमें नहीं।' पर दर्शक भी यह कह सकता है - 'श्राप कवि भले ही हैं, पर श्रमिनेय नाटक लिखने की लमता श्राप में नहीं,'

१ - दृश्यं तत्राभिनेयं स्यात्—(दश्ररूपक)

श्रीर दर्शक का यह कहना उचित ही होगा । नाटक की भाषा में गूढ़ता नहीं होनी चाहिए, विश्वास निर्मात निर्मात निर्मात निर्मात होने हैं न सामान्य दर्शक ही। प्रसाद की क्षिष्ट, श्रीर पात्रानुसार न होने से श्रस्वामाविक, भाषा क्रिया-व्यापार-हीन है। स्कंदगुष्त, मातृसेन, देवसेन, विजया, श्रनन्तदेवी श्रादि की बात छोड़िये—हँसोड़ मुद्गल, सैनिक शर्वनाग, रामा, यहाँ तक कि विदेशी हूण खिंगिल श्रादि तक के मुख में भी संस्कृत-गर्भित हिन्दी ठूँसी जा रही है। स्कंदगुष्त नाटक की भाषा श्रन्य सभी नाटकों से दुर्लंह है।

- (२) भाव—भाषा क्लिष्टता के साथ साथ भावों की जटिलता श्रौर गंभीरता से भी नाटककार को बचना चाहिए । गंभीर दार्शनिक तस्वों के लिए या जटिल भावों की गुत्थी सुलक्षाने के लिए नाटक देखने कोई नहीं जाता। मनोरंजन के निमित्त ही नाटक देखने जाता है। यदि नाटक में भी किसी गंभीर तत्व को लेकर पात्र उसकी श्रालोचना करने लग जाँय तो दर्शकों का ऊब जाना स्वाभाविक ही है। श्राध्यात्मिकता का समावेश श्रौर भावों की जटिलता नाटक को नीरस बना देते हैं। प्रसाद के पात्र कभी दार्शनिक मीमांसा करने लगते हैं श्रौर कभी कवित्वमय उद्गार श्रिमिच्यक्त करने लगते हैं। मातृगुष्त का कवित्व, प्रख्यात-कीर्ति का श्रात्मवाद-श्रनात्मवाद का वितंडावाद, स्कंदगुष्त की दार्शनिक उक्तियाँ, जयमाला का व्यष्टि-समष्टिवाद का पचड़ा, श्रादि सामाजिक के लिए श्रर्थहीन एवं ग्लानिकर हो जाते हैं। इन प्रसंगों में क्रिया-व्यापार के श्रभाव में श्रिमिनेता भी ठीक से श्रिमिनय नहीं कर सकता।
- (३) संवाद संवाद नाटक के प्राण होते हैं। वस्तु को गतिशील बनाने श्रीर पात्रों के चरित्रचित्रण करने के लिए संवाद हो नाटककार के पास एक मात्र साधन है, श्रीर संवाद की स्वाभाविकता, सरसता श्रीर व्यावहारिकता पर ही वाचिक श्रिभनय की सफलता भी निर्भर है। भाषा का कृत्रिमता, भावों की जिटलता, विचारों की गहनता, एवं श्रनावश्यक रूप से लम्बे संवाद श्रीर लम्बी लम्बी स्वगतोक्तियाँ या वक्तृ ताएँ व्यवहारविश्व होने से नीरस एवं श्रश्चिकर हो जाती है। रंगमच पर एक पात्र का भाषण देते जाना श्रीर दूसरों का निश्चेष्ट सुनते जाना श्रवरने लगता है। स्कन्दगुष्त नाटक में ऐसे लम्बे भाषण श्रीर संवाद काफी हैं स्कंदगुष्त, विजया, भातृगुप्त, धातुसेन की कुछ स्वगतोक्तियाँ, चौथे श्रक में श्राह्मण, धातुसेन श्रीर प्रख्यातकार्ति का नीरस संवाद, धातुसेन का

२. भवेदगूढशब्दार्थः । (साहित्यदर्पण)

का त्रावश्यकता से ग्रधिक लम्बा भाषण-ये सब निर्व्यापार होने से ग्रन-भिनेय हैं।

- (४) कथावस्तु ग्रिमिनेय नाटक की कथावस्तु सुस्पष्ट होनी चाहिए। दर्शक इस गुत्थों को सुलभाने में ही न लग जाँय कि 'ग्राखिर कथा है क्या इस नाटक में,') ग्रर्थात् नाटक में प्रासंगिक कथाएँ बहुत ग्रिधिक या दूसरी से उलभी हुई न हो। प्रसाद के ऐतिहासिक नाटकों की कथावस्तु समसामयिक प्रधान, राज्यों की घरेलू राजनीति, उनके पारस्परिक सम्बन्ध ग्रौर कुचकों के कारण जटिल हो जाती हैं। स्कन्दगुप्त नाटक में मालव ग्रौर काश्मीर के प्रासंगिक कथानकों के कारण ग्राधिकारिक वस्तु के प्रवाह में विष्न पड़ता है। ग्रौर इस वस्तु जटिलता का एक स्वामाविक एवं ग्रानिवार्य परिणाम होता है पात्रबहुलता। ग्रौर पाठकों एवं दर्शकों की भी बार-वार पात्रस्ची उलटनी पड़ती है। पात्र-बहुलता भी नाटकों के ग्राभिनय में एक वड़ी वाधा है।
- (४) विस्तार—नाटक इतना लम्बा न हो जाय कि दर्शक ऊब जाँय। अवस्वामिनी और राज्यश्री को छोड़कर प्रसाद के सभी ऐतिहासिक नाटक लम्बे हैं। स्कन्दगुत नाटक के अभिनय में पाँच घंटे लग जायेंगे। पर आज के बुग में नाटक देखने का समय है २-२५ घंटे, अधिक से अधिक ३ घंटे। प्राचीन नाटक १०-१० अंकों तक के होते थे। किन्तु तब एक दिन में एक ही अंक खेला जाता था। आज इस संघर्ष और उद्योग के युग में न तो एक ही दिन में ५-५ घन्टे बैठ कर लम्बे नाटक देखने का अवकाश दर्शकों को है न एक ही नाटक को कमशः कई दिनों तक लगातार देखने का ही धैर्य उनमें हो सकता है। नाटकों का स्थान आज जो चित्रपट छीन रहे हैं, उसके कई कारगों में से एक यह भी है।
- (६) ह्इय-योजना ग्रिमिनेय नाटकों में हरयों की समुचित योजना का भी ध्यान रखना पड़ता है। एक ग्रंक में कई हरय होते हैं। उन हरयों की योजना के लिये पदों का प्रयोग किया जाता है। हरय दो प्रकार के होते हैं—(१) राजसभा, ग्रन्तः पुर, न्यायालय, बन्दीगृह, कार्यालय जैसे 'विशेष' हरयों के केवल पदें के सहारे दिखाये जाते हैं। विशेष हरयों की योजना के पूर्व रंगमंच के श्रग्रभाग में सामान्य हर्य चलते हैं ग्रीर पदें के भीतर विशेष हर्य तैयार किया जाता है, विशेष हर्य पदी उठाकर सामने लाया जाता है ग्रीर पदी शिरा कर इसकी समाप्ति की जाती है जिस पर पुनः एक समान हर्य का ग्रिमनय होता है। एक

के बाद दो विशेष दृश्य दिखलाना रंगमंच की दृष्टि से सुविधाजनक नहीं हो सकता। दृश्ययोजना की दृष्टि से भी स्कंदगुप्त ग्राभिनेय नहीं कहा जा सकता। दूसरे ग्रंक में बन्दीयह के दृश्य के वाद ही ग्रावंती दुर्ग की योजना करना, तीसरे ग्रंक में श्मशान के दृश्य के वाद पर्दा गिराते हो मगध में ग्रानन्त की गोष्टी का दृश्य दिखाना ग्रामुविधाजनक होंगा। सामाजिक को ग्रागले दृश्य के लिये प्रतीचा करनी पड़ेगी इसी चौये ग्रंक में प्रकोष्ठ के बाद ही न्यायाधिकरण के दृश्य की योजना करना भी विशेष मुविधाजनक न होगा। इनके ग्रातिरिक्त कुभा का वाँध, मयंकर बाद ऐसे दृश्यों की योजना भी संभव नहीं।

उपर्युक्त कसौटियों में कसने पर हम इसी निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि कि ब्रीट कृतिम भाषा, किवत्वमय भाव, जिल्ल दार्शनिक विचार, क्रिया-व्यापारहीन संवाद, ग्रासंबद्धवस्तु, पात्रबहुलता, नाटक का विस्तार, हास्य का श्रामाव एवं हश्य-योजना की इटि के कारण स्कंदगुप्त ग्रामानेय है। सच तो यह है कि रंगमंच से सर्वया अनिमन्न प्रसाद ने रंगमंच की हिन्द से नाटकों का प्रयापन किया ही नहीं है।

# 'अजातरात्रु' में काव्य एवं दर्शन

—प्रो॰ इन्द्रपाल सिंह 'इन्द्र' एम॰ ए॰ (हिन्दी, सं॰), 'साहित्यरत्न' हिन्दी नाटक-साहित्य में प्रसाद का अविर्भाव माँ भारती का प्रसाद ही कहा जा सकता है। उन्होंने अपनी अन्वेषिणी प्रज्ञा, मननशील मनीषा, चिन्तन-शील मेघा, प्रसविनी प्रतिभा एवं भावुकतामयी कल्पना द्वारा अतीत के अन्तस में पैठकर भारतीय संस्कृति रत्न को खोज निकाला श्रौर उससे माँ भारती का श्रमिषेक किया । उन्होंने नाटकों द्वारा न केवल सांस्कृतिक चेतना को उन्मेषित किया ग्रिपतु वर्तमान के लिए जागरण का सन्देश भी दिया। ग्रपनी नाट्य कला में पौर्वात्य ग्रौर पाल्चात्य का सन्तुलित समन्वय करके हिन्दी को ग्रपनी कला का वरदान दिया। उनके नाटकों में जहाँ इतिहास की यथार्थता, संस्कृति की मन्यता, चरित्रों की त्रादर्शमयता एवं शैली की सुष्ठता दृष्टिगत होती है, वहाँ काव्य की सरसता ग्रौर दर्शन की गंम्भीरता भी है। उनके नाटककार के साथ उनका कवि तथा दार्शनिक भी सजग रहा है। यदि यह कहा जाय कि प्रसाद यथार्थतः कवि हैं और उसके अनन्तर नाटकार तो अत्युक्ति न होगी। नाटकार में कवि और दार्शनिक सामञ्जस्य आलोचकों को उनका दोष प्रतीत हुआ है, किन्तु यही वास्तव में उनका गुण है। इन्हीं के कारण प्रसाद के नाटककार का श्रपना वैशि-ष्ट्य है, जो उन्हें अन्य नाटकारों से पृथक् करके शीर्ष विन्दु पर श्रिधिष्ठत करता है। प्रस्तुत निवन्ध में हमें उनके अजातशत्र में इन्हीं दोनों तत्वों को देखना है।

भारतीय नाट्याचार्यों के अनुसार नाटक के तीन तत्वों में से 'रस' का प्रमुख स्थान है। भरत ने अपने नाट्यशास्त्र में रस का विस्तृत विवेचन किया है। नाटककार पात्रों के चरित्र चित्रण द्वारा परि-स्थितियों के परिवेश में रस सञ्चार की चेष्टा करता है। किन्तु वहाँ उसका किव सांकेतिक रूप से नहीं। 'अजातशाख' में प्रसाद का किव प्रच्छत्न होकर अधिक मुखर है। यद्यपि चरित्राङ्कन द्वारा भी रस-परिपाक करने की दृष्टि से प्रसाद पूर्ण सफल हैं तथापि उन्होंने रस की धारा प्रवाहित करने के निमित्त अपने किव को जागरूक रक्खा है। 'अजातशाख' में विम्वसार, गौतम और वास्त्री का चरित्र शान्त रस में सामाजिक को निमग्न

करता है तो मल्लिका का चरित्र कस्णाप्लुत करता है। यदि ग्रजातशञ्ज ग्रीर विरुद्धक के चरित्र में वीर रसाभास है तो वन्धुल के चरित्र में वीर रस की श्रोज-स्विनी धारा है। यदि मागन्धी के चरित्र में शृंगार का वासना-जनित कलुष है तो पद्मावती के चरित्र में प्रेम की पावनता श्रीर पतिवत की दिन्य श्रामा है। यदि प्रसेनजित के क्रोध में रौद्र की व्यञ्जना है तो वसन्तक की उक्तियाँ हास्य से त्रोत-प्रोत हैं। समग्र रूप से दृष्टिपात करने पर हम देखते हैं कि 'त्राजातशृत्र' में वीर शान्त एवं करुण रस की त्रिवेणी प्रवाहित हो रही है। नाटक के अन्त में पाठक या दर्शक को करुणा की भूमिका में शान्त रस के आनन्द की अनुभति होती है। प्रभाव की दृष्टि से 'त्राजातशत्र' का त्रांगी रस शान्त हो प्रतीत होता है। किन्तु नाट्याचार्यों ने नाटक में श्रंगी रस के रूप में वीर, श्रंगार श्रीर कर्णा की स्थिति को ही स्वीकार किया है श्रौर इन्हीं रसों में साधारणीकरण की समता सिद्ध की है। किन्तु प्रसाद के नाटक अभिनेय की अपेदा पाठ्य अधिक हैं। 'ग्रजातशत्र' भी इसी कोटिका नाटक है। ग्रतएवं उसमें शान्त रस को ऋंगी रूप में स्वीकार किया जा सकता है। आलोचकों ने अजातशत्र को नायक मान-कर यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि नाटक का प्रधानरस वीर है। ऋजात-शत्र का प्रयत्न उत्साइ-पूर्ण है। राज्य प्राप्ति उसका लच्य है। विम्बसार स्नालम्बन काशी का उपद्रव उद्दीपन, अजातशत्रु की चेष्ठार्थे-युद्ध सज्जा, परिषद् की कार्य वाही, वासवी ग्रौर विम्वसार पर नियन्त्रण न्त्रादि-ग्रनभाव हैं। इस प्रकार वीर रस की पृष्टि होती है। इस सम्बन्ध में हमारी दो आपत्तियाँ हैं। प्रथम तो यह कि ग्रजातशत्र के प्रयत्न में उसका स्वाभाविक उत्साह नहीं भलकता। उसके मूल में देवदत्त की दुरिम सन्धि श्रीर छलना की श्रवांछनीय राज्यलिप्सा है। श्रतएव ग्रजातशत्र का यह कार्य ग्रशिष्टता श्रीर उदग्डता की सीमा में ग्रा जाता है। इसी कारण वह सामाजिकों की सहानभूति अर्जित नहीं कर पाता। सामाजिकों की सहानुभूति निरन्तर बिम्वसार और वासवी के प्रति रहती है। अतः अजातशत्र के उत्साह में साधारणीकरण का प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। उसके विपरीत एक चीभ ही होता है। दूसरी आपत्ति यह है कि अजातशत्र का प्रयत्न तो द्वितीय श्रंक में ही समाप्त हो जाता है। तृतीय श्रंक में तो उसके उत्साह का हास ही दिखाई पड़ता है और उसका वीरोत्साह शंगार का संचारी बन जाता है। अत-एव वीर रस को श्रंगो रस कैसे माना जा सकता है । वास्तव में प्रसाद ने 'म्रजातरात्र्' में पारचात्य नाट्य प्रणाली के अनुसार अन्ति द्वेन्द्व को प्रमुखता प्रदान की है। इस कारण रस-परिपाक की ऋोर उनका ध्यान कम गया है और वे रस की स्पष्ट ऋौर निर्दोष धारा प्रवाहित नहीं कर सके हैं।

यद्यपि 'त्रजातशत्त्र' की रस योजना में एक रसता एवं प्रभाव की समन्विति का त्रभाव है तथापि प्रसाद का किव उसमें त्रपनी पूर्ण सरसता के साथ अभिन्यं- जित हुआ है। 'त्रजातशत्त्र' के गीतों में दृदय को स्पर्श करने की पूर्ण ज्ञमता है ब्रौर उनमें जो रस की धारा प्रवाहित होती है वह किसी भी मुक्त प्रगीत कान्य से कम नहीं है। उदयन की उदासीनता और अपनी अवहेलना से न्यथित पद्मावती के इस गीत में पीड़ा की कैसी कसक है—

मोड़ मत खिचे बीन के तार ! निर्दय उँगली ! अरी ठहर जा, पल-भर अनुकम्पा से भर जा, यह सूर्छित मूर्छना आह सी— निकलेगी निस्सार !

गीत के एक एक शब्द से वेदना टपकती है और सामाजिक के हृदय में एक टीस-सी-उठती है। इसी प्रकार असफलताओं के भार से आकानत तथा मिलका की परिचर्या से आनत विरुद्धक की मनोदशा को व्यंजित करने वाले इस गीत में आशा की सरसता भलकती है—

"अलका की किस विकल विरिहिशों की पलकों का ले अवलम्ब, सुखी सो रहे थे इसने दिन, कैसे हे नीरद, निकुरम्ब, बरस पड़े क्यों आज अचानक सरसिज कानन का संकोच अरे जलद में भी यह ज्वाला ! अनुके हुए क्यों इसका सोच?"

श्रीर यदि प्रकृति के माध्यम से प्रेम की मादकता का श्रास्वादन करना हो तो इस गीत की स्वर लहरीं में श्रवगाहन कीजिये।—

"चला है मंथर गित से पवन रसीला नन्दन कानन का।

तन्दन कानन का, रसीला नन्दन कानन का।

फूलों पर ग्रानन्द भैरवी गाते मधुकर वृन्द,
बिखर रही है किस यौवन की किरगा, खिला ग्ररविन्द
ध्यात है किसके ग्रानन का।

नन्दन कानन का रसीला नन्दन कानन का।

कहने का ताल्पर्य यह है कि ग्रजातशत्र के गीतों में माधुर्य प्रवाह एवं सर-

सता की त्रिवेणी प्रवाहित हो रही है और वे किसी भी उत्तम कोटि के गीतिकाव्य की श्रेणी में रखे जा सकते हैं।

गीतों में ही नहीं, श्रिपतु नाटक के गद्यमय संवादों में भी प्रसाद के किव की भाँकी मिलती है। पात्र जहाँ कहीं भी भावावेश में श्राता है, वहीं किवता का स्फरण हो जाता है। उस समय पात्र स्वाभाविक वार्तालाप का परित्याग करके इस भूतल से उठकर कल्पना लोक में पहुँच जाता है श्रीर उसकी वाणी काव्य की जननी वन जाती है। मागन्धी के प्रेम में उन्मत्त विलाखी उदयन की इस युक्ति में शुंगार की रसमयता देखिये—'मुक्ते श्रपने मुख चन्द्र को निर्मिमेष देखने दो कि में एक श्रतीन्द्रिय जगत की नज़त्र मालिनी निशा को प्रकाशित करने वाले शरतचन्द्र को कल्पना करता हुश्रा भावना की सीमा को लाँघ जाऊँ, श्रीर तुम्हारा सुरमिन्हिंश्वास मेरी कल्पना का श्रालिंगन करने लगे।'

कहीं कहीं किव ने संवादों में काव्य-तत्व का इतना अधिक समावेश किया है कि उनमें गद्य काव्य का सा आनन्द प्राप्त होता है। विरुद्धक के इस कथन में प्रतीकात्मकता शैंली में किव ने अपनी प्रतिमा एवं कल्याण शिंक द्वारा काव्य की अजस घारा प्रवाहित की है—"मैंने अपने यौवन के पहले प्रोप्त की अर्धरात्रि के आलोकपूर्ण नत्त्वत्र लोक ने कोमल हीरक कुसुम के रूप में आते देखा। विश्व के असंख्य कोमल कएठ की रसीली ताने पुकार वनकर तुम्हारा अभिनन्दन करने, तुम्हें सँमालकर उतारने के लिये, नत्त्र लोक को गई थीं। शिशिर कर्णों से सिक्त पवन तुम्हारे उतरने की सीढ़ी बना था, उषा ने स्वागत किया, चादुकार मलयानिल परिमल की इच्छा से परिचारक बन गया, और बरजोरी मिल्लक के एक कोमल वृद्ध का आसन देकर तुम्हारी सेवा करने लगा।" 'आजातशत्र' में केवल उद्धृत अंशों में ही काव्य नहीं अपित अनेक स्थल ऐसे हैं जहाँ किव नी मानुकता मलकती है। श्यामा के कथन में वासना का उद्दाम वेग है तथा वाजिरा के कथन में प्रेम की मन्दाकिनी प्रवाहित हो रही है और मिल्लका के कथन में आज की स्फूर्ति और करणा की शीतल धार है। इस प्रकार हम देखते हैं कि 'अजातशत्र को प्रसाद का किव उनके नाटककार की अपेना अधिक मुखर है।

किव की ही भाँति उनका दार्शनिक भी 'अजातरात्र' में अपनी प्रका के साथ अधिष्ठित है। प्रसादजी का जीवन ही दर्शन की गम्भीरता से पूर्ण था। वैसे तो उन्होंने सभी दर्शनों का अध्ययन किया था और उपनिषदों का मंथन किया था, जिनसे वे 'कामायनी' जैसा रत्न खोज लाये किन्तु उनको बौद्ध दर्शन

का तथा शैवों के प्रत्यमिशादर्शन ने अधिक प्रभावित किया था। बौद्ध दर्शन की करुणा श्रीर शैवदर्शन की श्रानन्द भावना के ताने वाने से ही प्रसाद के साहित्य का निर्माण हुआ है। 'अजातशत्र' में उनकी दोनों ही दार्शनिक मावनाओं का स्वरूप दृष्टिगत होता है। 'त्राजातशत्र' का कथानक बौद्धं युगीन घटनात्रों पर त्राधारित है। इसी कारण उसमें बौद्ध की करुणा का प्रसार ही श्रिधिक है। गौतम के शब्दों में भू से गंगन तक करुणा का ही साम्राज्य है। गोधूली की राग-रंजित, लालिमा उषा की स्निग्ध स्मिति, शिशु की मधुर मुसकान तारागणों को निर्निमेष उज्ज्वलता में करुणा हो की विभृति निहित है। वास्तव में करुणा मानव जीवन का दिव्य वरदान है जो व्यक्तियों के जीवन का पायेय है सुखियों के सन्तोष का सम्बल है। मानव के अन्तस को द्रवित करके उसे प्रेम की पावन धारा में परिवर्तित करके विश्व मैत्री के सागर में विलीन करने वाली करुणा ही तो है। इसीलिए अजातशत्र में स्थान स्थान पर करुणा का सन्देश मिलता है। करुणा के अवतार गौतम ही नहीं अपितु नाटक के अन्य पात्र भी करुणा को महत्व प्रदान करते हैं। प्रथम ऋंक के प्रथम दृश्य में ही पद्मावती कुर्णाक की निष्ठरता को लिखत करते हुए कहती है "मानवी सृष्टि करुणा के लिये है, यों तो क रता के निदर्शन हिंस प्यु, जगत में क्या कम हैं " मिल्लका का तो समस्त चरित्र ही करुणा की भावभूमि पर आधारित है। करुणा उसे वैधव्य की वेदना को वहन करने की शक्ति देती है, अप्रातिय्य के कर्तव्य की प्रेरणा देती है, पीड़ितों की सेवा का धैर्य देती है और विरोधियों को भी अपने स्नेहाञ्चल की छाया देने का वल देती है। करुणा की उस मूर्ति के सम्पर्क में अपते ही निष्ठ रतम मानव का कलुप भी धुल जाता है। अजात को उसकी यह शिला पद्मा के शब्दों की पुनरावृत्ति होने पर भी परिस्थिति की अनुकूलता के कारण महत्वपूर्ण है- ' उपकार, करणा, समवेदना और पवित्रता मानव-दृदय के लिये ही बने हैं।" प्रेममयी वाजिरा जिसके यौवन का अभी प्रभात ही है, कक्णा की छाया में ही अपने प्रेम वृन्त का विकास चाहती है। उसका स्वगत गीत इसी भावना पर केन्द्रित है।--

"हमारे जीवन का उल्लास, हमारे जीवनधन का रोष । हमारी करुणा के दो बूँद, मिले एकत्र, हुग्रा सन्तोष।"

यही नहीं, श्रिपित वह स्पष्ट कहती है—, ''वस, तुम हमें एक कहता दृष्टि से देखो श्रीर में कृतज्ञता के फूल तुम्हारे चरणों पर चढ़ाकर चली जाया करूँगी।'' इस प्रकार 'श्रजातशत्र नु' में यही कहणा सर्वत्र दिखाई देती है श्रीर अन्त में गौतम का अभय हाथ करुणा का ही प्रतीक है, जिसकी छाया में दुख भी सुख हो जाता है।

करुणा की भावना को वल मिलता है दुश्यों की नश्वरता से। इसी से प्रसाद की दार्शनिक भावना का मूल है जगत का मिथ्यात्व । किन्तु प्रसाद का मिथ्यात्व शंकर का मायावाद नहीं है। वह केवल भौतिक सुखों की निस्सारता को ही उद्घोषित करने वाला है ऋौर जगत के माध्यम से ही ऋात्म-तत्व के बोध को प्रेरणा देता है। यदि ऐसा न होता तो वह कब्णा और सहानुभूति का जनक न बनकर विराग का कारण होता। इस मिथ्यात्व की घोषणा भी हमें 'त्राजातरात्र' में स्थान स्थान पर मिलती है। प्रथम श्रंक से द्वितीय दृश्य में विम्ब-सार की यह उक्ति इसी मिथ्यात्व पर केन्द्रित है। प्रसाद की दार्शनिकता का यह उत्कृष्ट निद्रशंन है - 'ग्राह, जीवन की रूप मंगुरता देखकर भी मानव कितनी गहरी नींव देना चाहता है। स्त्राकाश के नीले पत्र पर उज्जवल स्रत्रों से लिखे हुए अदृष्ट के लेख जब धीरे धीरे जुत होने लगते हैं, तभी तो मनुष्य प्रभात समभने लगता है जीवन संग्राम में प्रवृत्त होकर अनेक अकारड-तार्डव करता है। फिर भी प्रवत्ति उसे अधकार की गुफा में ले जाकर उसका शान्तिमय, रहस्यपूर्ण भाग्य का चिट्ठा समकाने का प्रयत्न करती है।' बिम्बसार का समस्त-जीवन इसी मावना से पूर्ण है। यद्यपि उस में श्रिधिकार के प्रति मोह भी है, तथापि जगत की त्रिणिकता उसे मननशील बना देती है श्रीर वह सम्राट होने की अपेता किसी विनम्रलता के केवल किसलयों के कुरमुट में एक अधिखला फूल' होना श्रेयकर समभते हैं। दृश्यों की यहीं नश्वरता मल्लिका के मोह की समाप्त कर देती है और उसके कर्त्तव्य को सुभाती है। वह स्वयं कहती है- 'पतित-पावन की अमोध वाणी ने दृश्यों की नरवरता की घोषणा की। अब मुक्ते वह मोह की दुर्बलता-सी दिखाई देती है।"

प्रसाद के दार्शनिक विचारों में नियत का प्रमुख स्थान है। किन्तु प्रसाद की नियतिवादिता अकर्मण्य नहीं बनाती, प्रत्युत कार्य की प्रेरणा देती है। नियति तत्त्व को प्रसाद ने तन्त्रों से एहण किया है, जहाँ उसका अर्थ है 'नियमन हेतु' अर्थात् जीव को स्वातन्त्र्य शक्ति को तिरस्कृत कर उसे निश्चित निथम-पथ पर चलाने वाली शक्ति नियति है। शैवागमों में जिनसे कि प्रसाद जी अधिक प्रभावित हैं, नियति को माया की सन्तित कहा गया है और माया है शिव की कर्तृत्व शक्ति। अतः परम्परया नियति की उत्पत्ति शिव से ही है। वह कर्म फल दान्नी शिव-शक्ति है। इसलिये वह कर्तन्य की प्रेरणा देती है और सफलता तथा

श्रमफलता दोनों ही दशाश्रों में श्रानन्द का विधान करती है। 'श्रजातशत्र' में भी नियतिवादिता का समावेश प्रसाद ने किया है। इस नाटक में भी नियति प्रेरक शक्ति के रूप में श्राई है। महाराज विम्बसार से जीवक स्पष्ट कहता है— 'श्राहष्ट तो मेरा सहारा है। नियति की डोरी पकड़ कर में निर्भय कर्म कूप में कृद सकता हूँ। क्योंकि मुक्ते विश्वास है कि जो होना है, वह तो होगा ही, फिर कायर क्यों वनू—कर्म से क्यों विरत रहूं।"

प्रत्यभिज्ञादर्शन के समरसता के सिद्धान्त को प्रसाद जी ने इस नाटक के अन्त में स्थान दिया है, जहाँ समस्त संघर्षों का अवसान आनन्द में होता है। एक ओर उल्लास के अतिरेक से विम्वसार की शान्तिमय मुत्यु होती है, दूसरी ओर गौतम का अभय इस्त मंगल का विधान करता है। यही है प्रसाद की समरसता।

इस प्रकार हम देखते हैं कि अजातरात्रु में प्रसाद ने नाटककार को उनके कवि एवं दार्शनिक ने आज्छादित नहीं किया अपित अधिक चमका दिया है।

## 'भ्रुवस्वामिनी'

प्रो॰ सत्येन्द्र चतुर्वेदी एम॰ ए॰

'श्राज जितने सुघार या समाजशास्त्र के परीज्ञात्मक प्रयोग देखे या सुने जाते हैं, उन्हें श्रचिन्तित या नवीन समक्त कर इस बहुत शीष्ट्र श्रभारतीय कह सकते हैं, किन्तु मेरा ऐसा विश्वास है कि प्राचीन श्रायावर्त ने समाज की दीर्घ कालदायिनी परम्परा में प्रायः प्रत्येक विधान का परीज्ञात्मक प्रयोग किया है। तात्कालिक कल्याणकारी परिवर्तन भी हुए हैं।"

प्रसाद जी के उपर्युक्त कथन का आश्रय यही है कि आज के जमाने की अने को समस्यायें जो हमें नितान्त नवीन और शतप्रतिशत वर्तमानकाल की देन मालूम पड़ती हैं, सर्वथा नई नहीं है, वरन समाज में किसी न किसी रूप में सदैव विद्यमान रही हैं । 'अवस्वामिनी' नाटक, उसमें वर्णित समस्याएँ और अन्त में उनका हल इस केश्व की पृष्टि करता है। इस नाटक का कथानक भारतीय इतिहास के स्वर्ण्युग गुप्तकाल का होते हुए भी उन सब समस्याओं पर पर्याप्त प्रकाश डालता है जो अपना युग ढूँढ़ने के लिए आज के भारतीय समाज के समज मुंह बाये खड़े हैं; पर अभी तक उनका कोई सन्तोषजनक निर्ण्य नहीं हो सका है।

नर नारी अथवा स्त्री पुरुष के पारस्परिक सम्बन्ध की समस्या सृष्टि के आदि काल से जब से मानव ने हीश सँभाला है— यथापूर्ण बनी हुई है और पता नहीं रहस्य की यह गृहतम गुत्थी कभी सुलक्षेगी भी या नहीं, पर एक बात श्रेष्ठ है कि नारी की अतिभावकतामयी प्रवृत्ति का अनुचित लाभ उठा कर सदैव पुरुष प्रधान समाज ने सभी देशों में— विशेषतः भारतवर्ष में, उनके स्तेह, निश्छुलत्याग और निस्वार्थ प्रेम का कर्तई मूल्य न करके एक प्रकार के उपेचा भाव से उसे सदैव लांछित और तिरस्कृत किया है और उसके प्रकृतिदत्त अत्यन्त लाजा तथा संकोचमय स्वभाव के कारण वह भी पुरुष के इस निर्मम क्यवहार को चुपचाप शान्त भाव से सहन करती आई है, यदा कदा कभी उसने अगर इन अत्याचारों के विरुद्ध आवाज उठाई है तो उन्मुक्त और स्वेच्छाचारी पुरुष ने उसकी सहज बुलियों का तो विरोध किया ही है, साथ ही उसके भौतिक

1

श्राधिकारों का भी दमन किया है। परन्तु भारतीय नारी के धैर्य श्रीर सहनशीलता को सम्य है कि उसने उफ तक न की श्रीर नित नये प्रतिबन्धों का शिकार बनती रही है। परन्तु प्रत्येक वस्तु श्रीर परिस्थित की कोई न्याय संगत सीमा भी होती है. जिसका उल्लंधन होने पर उसमें परिवर्तन श्रवश्यम्भावी हो जाता है। सदनुसार भारतीय नारी भी यह सोचने के लिये विवश हो गई कि चिरकाल से वह पुरुष की इच्छाश्रों की चेरी श्रीर उसके भोगविलास का उपकरण्मात्र रही है, परन्तु प्रतिफल उसे क्या मिला ? क्या चिरप्रतारणा श्रीर पुरुष की कुटिलतापूर्ण मुस्कराहट के लिये ही उसे जीवन प्रदान किया गया है श्रीरेधीरे पुरुष जाति में उसकी श्रास्था डगमगाने लगी श्रीर श्रन्त में श्रपनी श्रिधिकार रहा के लिये वह स्वयं सतर्क श्रीर सबद हो गई, पूर्णरूपेण न सही इस दिशा में सोचने का प्रयास क्या युगों से शोषित नारी के लिए कम साहस पूर्ण कदम है ?

कुछ कुछ ऐसी ही स्थिति आज हमें भारतीय समाज में दृष्टिगोचर होती हैं। हम नारी को अपने में नसिर्गिक, विवेक तथा न्यायसंगत अधिकारों के लिए आवाज उठाता हुआ देखते हैं, सदियों के बाद उसे अपनी हीनावस्था का आमास हुआ है और उसने इस स्थिति के निराकरणार्थ करबट बदली है।

काल भेद से यही स्वर हमें 'अवस्वामिनी' नाटक में सुनाई पड़ता है। नाटक की नायका और चन्द्रगुप्त की वान्दत्ता पत्नी अवस्वामिनी का विवाह शिखरस्वामी के छलकपट से मद्यप और विलासी रामगुप्त के साथ हो जाता है, परन्तु वह सदेव सुरा-सुन्दरी में लिप्त नाच गान में मस्त तथा नपुंसक, बौने और कुबड़ों की संगति में जीवनयापन करता है। अवस्वामिनी के सामीप्य तक से वह घबड़ाता है, उस हीन पौक्ष व्यक्ति में अपनी पत्नी के पास ठहरने का साहस ही नहीं; वार्ते करना तो दूर रहा। सर्वप्रथम रामगुप्त अवस्वामिनी से उसे शंकराज के पास मेजने के सम्बन्ध में वार्तालाप करता है जबिक वह इस प्रथम सम्भाषण के लिए कृतज्ञता प्रकट करती है, परन्तु इस कुत्सित प्रस्ताव का वह जो उत्तर देती है वह मानो चिरउपेद्धित और चिरतिरस्कृत नारी की पुरुष वर्ग को चुनौती है— 'में केवल यही कहना चाहती हूँ कि पुरुषों ने स्वियों को अपनी पशुसम्पति समक्षकर उस पर अत्याचार करने का आलम्बन बना लिया है, वह मेरे साथ नहीं चल सकता। यदि तुम मेरी रज्ञा नहीं कर सकते, अपने कुल की मर्यादा नारी का गौरव नहीं बचा सकते, तो मुक्ते वेच भी नहीं

सकते "'ध्रुवस्वामिनी का यह कथन आज की अधिकांश भारतीय नारियों की मनोवैज्ञानिक स्थिति का परिचायक है।

परन्तु नारी की रग रग में तो श्रात्म समर्पण श्रीर उत्सर्ग का भाव कूट-कूट कर भरा है। रामगुप्त की मर्त्यना करने के बाद भी वह पुनः उससे याचना करती है कि वह उसे शकराज की शैं ब्या को सुशोभित करने न भें जे क्यों कि एक स्त्री के दो पित होने के नाते उसका यह प्रथम श्रीर परम कर्त्तव्य है कि वह श्रपनी पत्नी की सदैव प्रत्येक मूल्य पर रच्चा करे। परन्तु निरुद्यमी श्रीर शक्तिहीन रामगुप्त में तो उसकी वार्ते तक सुनने का साहस नहीं है। एक स्थल पर देखते भी हैं कि वह शिखर स्वामी के प्रस्थान करने पर उसके साथ हो जाने को उद्यत होता है, पर श्रुवस्वामिनी उसका हाथ पकड़ कर उसे वैठा लेती है श्रीर उसके पैरों को पकड़ रच्चा की श्राक्विन भिच्चा के लिये उसके श्रागे श्राचल पसारती है; साथ ही पुरुषों की वासनापूर्ण स्वाधमय प्रवृत्ति पर एक वहुत कड़ी चोट करती है— (राज्य श्रीर सम्पित होने पर राजा को—पुरुष को बहुत सी रानियाँ श्रीर स्त्रियां मिल सकती है, किन्तु व्यक्ति का मान नष्ट होने पर फिर नहीं मिलता।" श्रन्त में श्रुवस्वामिनी निरुपाय होकर श्रपनी रच्चा के लिये स्वयं उद्यत होने का संकल्प करती है।

नारी का मनोवैज्ञानिक अध्ययन करने पर उसके स्वभाव में हम एक विशेष बात पार्येगे। प्रायः नारी सदैव अपने पित को बल-पौरुष साहसी और उद्यमी ब्यक्ति के रूप में देखना चाहती है, न कि सुकुमार, अहिनश मोशिवलास में लिस रहने वाले हीन पौरुष व्यक्ति के रूप में। उसकी सदैव यह आकां ला रहती है और इसी में वह गर्व का भी अनुभव करती है कि उसका स्वामी स्त्रेण नहीं वरन पर्याप्त शक्तिशाली, यथेष्ट बिलष्ट और सब प्रकार की बाधाओं से जूफने में समर्थ है—केवल ऐसा व्यक्ति ही उसके सच्चे प्रेम का अधिकारी हो सकता है, अन्यथा विलासी व्यक्ति से तो वह दृदय के अन्तरतम से भूणा करती है—चाहे परिस्थितियोंवश वैसा प्रत्यक्त में न कर सके—प्रस्तुत नाटक में भी यही स्थित दृष्टिगत होती है। ध्रुवस्वामिनी के चन्द्रगुप्त के प्रति सहज स्नेह के अन्याय कारणों में यह भी एक प्रमुख कारण है कि उसका आराध्य अदम्य साहसी, पौरुष का जीवित प्रतीक और शक्ति का पूज है कि उसका स्थाराध्य अदम्य साहसी, पौरुष का जीवित प्रतीक और शक्ति का पूज है कि उसमा वसमें सामर्थ है, तभी तो ध्रुवस्वामिनी उसके विश्वासपूर्ण मुखमण्डल, को प्रश्नासाव से स्मरण करती है। अन्य उच्च और उदात वृत्तियों के अतिरिक्त

चन्द्रगुप्त को वह सदैव उसकी रज्ञा करने में सर्वथा सशक्त और समर्थ पाती है—उच मावनास्रों तथा अपने परम्परागत मर्यादा, गौरव स्रौर प्रतिष्ठा को श्रच्य बनाए रखने की उसके अन्दर बलवती इच्छा देखती है। एक स्थल पर जब ग्राँखों में ग्राँस भरकर भ्रुवस्वामिनी चन्द्रगुप्त से उसे शकशिविर में पहुँचाने का अनुरोध करती है- वन्द्रगुप्त का वीरसुलम स्वभाव उत्ते जित हो जाता है आवेश में वह कहता है—'ऐसा नहीं हो सकता महादेवी! जिसे मर्यादा के लिये, मैंने राजदण्ड प्रहण करके अपना दिया हुआ अधिकार छोड़ दिया उसका यह अपमान । मेरे जीवित रहते आर्थ समुद्रगुप्त के स्वर्गीय गर्वको इस तरह पददलित न होना पड़ेगा ? " श्रीर श्रागे हम देखते भी हैं कि अपने इस हढ़ और पुनीत संकल्प की उसने अपने बाहुबल से रत्ता की स्रोर स्रपने स्रपूर्व साहस का परिचय देते हुए कामलोलुप शवराजको सहज में ही मृत्यु के मुँख में पहुँचा दिया और पर पुरुष की श्रंकगामिनि वनने से घुवस्वामिनी की रचा की। अन्यत्र भी जब मद्यप और अकर्मर्थ रामगुप्त के ब्रादेश से उसके सैनिक चन्द्रगुप्त को ब्रकारण ही वन्दी बना लेते हैं ब्रौर धनस्वामिनी उससे इस निरर्थक दराड का प्रतिवाद करने के लिये आग्रह करती है, वह तुरन्त ही ऐसा नहीं करती स्थिति की अनुक्लता और अवसर की प्रतीका करने के लिये उसके पास पर्याप्त घेर्य है; परन्तु रामगुप्त जब सैनिकीं को प्रवस्वामिनी को वन्दी वनाने के लिये त्रादेश देता है तथा ऐसा जधन्य कृत्य कर मन्दाकिनी के शब्दों में वह पुरुषार्थ का प्रहसन तथा अबला पर अत्याचार करने को उद्यत होता है; चन्द्रगप्त के धैर्य का बांध टूट जाता है। आवेश में श्राकर वह लोह श्रृंखला को एक भटके में ही तोड़ डालता है श्रीर श्रूपने आपको शकराज के समस्त अधिकारों का स्वामी घोषित करता है। अन्य बन्दी सामंत कुमारों को भी मुक्त करने के लिये वह सैनिकों को डपटकर आशा देता है; यह सब देखकर रामगण्त भयातुर बाहर चला जाता है। इस स्थल पर भी हम चन्द्रगप्त का हढ़ श्रात्मविश्वास श्रीर श्रपूर्व बलशाली व्यक्ति के रूप में परिचय पाते हैं (ध्र वस्वामिनी का चन्द्रगप्त की स्रोर स्राकृष्ट होना स्वभाविक था, एक तो उसने उसकी पवित्रता की रत्ता की द्वितीय आचरण हीन रामगुष्त से उसे मुक्ति दिलाई । वह देखती है और अनुभव करती है एक स्रोर उसका पति रामगुप्त शक्तिहीन और कापुरुष जो अपनी पत्नी की रहा करने में नितांत ग्रसमर्थ दूसरी ग्रीर बल पौरुष से युक्त साइसी चन्द्रगुप्त जिसे किसी भी प्रकार की विपत्ति विचलित नहीं कर सकती फिर क्यों न इस फूठे वन्धन की

तोड़कर रामगण्त से मोच प्राप्त करने का प्रयास करे श्रीर श्रपनी हृदयगंत भावना के अनुसार कुमार चन्द्रगुप्त के साथ स्नेह-वन्धन में आबद्ध हो जाय। शास्त्र के मुख, पुरोहित भी अपनी शास्त्रीय व्यवस्था प्रवस्वामिनि के प्रच में देते हैं (यह रामगण्त मृत और प्रविजत तो नहीं पर गौरव से नष्ट, श्राचरण से पतित श्रीर कर्मों से राज् क्लिवर्षी क्लीव है। ऐसी श्रवस्था में रामगुष्त का भ्र वस्वामिनी पर कोई अधिकार नहीं हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि जिस अधिकार-प्राप्ति के लिए भारतीय नारी मीपण आन्दोलन और भागीरय प्रयास कर रही है, उसकी प्रगति प्रसाद जी ने गण्तकाल के उदाहरण द्वारा कर, यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि इतिहास के उस प्राचीन युग-गप्त काल में भी मोल-पति-त्याग वैध और शास्त्र सम्मत समुका जाता था और त्राज भी योथी त्रादर्शवादिता को च्रण भर दूर रख कर पूर्ण निष्पत्त स्रौर मनोवैज्ञानिक दृष्टिकोण से सोचने पर इम इसी निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि नारी का यह अधिकार पूर्णतः उचित, विवेक संगत और व्यवहारिक है । पुरुष वर्ग ग्रपनी स्वेच्छाचारिता की पाशविक वृत्त का इनन ग्रपनी त्राँखों के सामने होते देख नारी के अधिकारों का चाहे कितना हो विरोध क्यों न करे पर अन्याय प्रकार से पीड़ित और प्रताड़ित भारतीय नारी आज अवस्वामिनी के स्वर में बोलने लगी है, पुरुष की दमन वृत्ति दे उसे अपने अधि-कारों के प्रति जागरक तथा सचेष्ट कर दिया है।

# "सरस्वती पुस्तक सदन" आगरा

### हिन्दी पुस्तकों के प्रमुख बिक्रे ता

हमारे यहाँ से पुस्तकें मँगाने में लाभ :--

- १—इमारे यहाँ से सभी पुस्तकें नई व पूरी सँभालकर भेजो जार्थेगी। मूल्य वही लिया जाता है जो उस पर श्रिकत होता है।
- र-इम अपने तथा वाहर के सभी शाहकों को परीचाओं की पुस्तकों पर भरपूर कमीशन तथा की पैकिंग देते हैं।
- ३-- ग्रार्डर त्राने के दूसरे दिन पुस्तकें रवाना कर दी जाती हैं।
- ४—पथ प्रदर्शक (गाइड), कु जियों और प्रश्नोत्तरी पर हमारे यहाँ से १२३% २५% तक कमांशन दिया जाता है।
- ५-इमारा पैकिंग अपनी विशेषता है।
- ६-पोस्टेज वही लिया जाता है जो पैकेट पर टिकट लगते हैं।
- ७--सरस्वती पुस्तक सदन, साहित्य सम्मेलन, विद्या विनोदिनी, साहित्या-लंकार और एम॰ ए॰, बी॰ ए॰ इन्टर, हाई स्कूल की हिन्दी की पुस्तकें आर्डर आने पर तुरन्त भेजता है।
- प्- यदि हिन्दी परी जाश्रों की पुस्तके श्रापको कहीं नहीं मिलती हों. तो कृपा कर हमारे यहाँ भी एक बार परी जा की जिए ।

कृपया अपना आडर निम्न पते पर भेजिये-

सरस्वती पुस्तक सदन, मोती कटरा, श्रागरा ।

मुद्रक - राकेशचन्द उपाध्याय, आगरा पॉपूलर प्रेस, मोतीकटरा, आगरा।

#### सरस्वती संवाद

#### (हिन्दी का ग्रालोचनात्मक मासिक ५त्र)

#### इसकी विशेषताओं के सम्बन्ध में विद्वानों की सम्मति

१—इसको उच्चकोटि के लेखकों का सहयोग प्राप्त है।
—डॉ॰ गुलाबराय, एम॰ ए॰, आगरा।

२—इसमें अनावश्यक सामग्री का समावेश नहीं है।
—डॉ॰ पन्नसिंह शर्मा 'कमलेश' आगरा।

३—यह पत्र विद्यार्थियों की ठोस सेवा कर रहा है।

— डॉ॰ रामचरण महेन्द्र कोटा।

४—इसका प्रत्येक लेख विद्यार्थियों के काम का होता है।
—डाँ० ग्रम्बाप्रसाद "सुमन" ग्रालीगढ़।

४—सरस्वती संवाद ग्रन्छी प्रगति कर रहा है। शीघ्र ही वह ग्रपने लिये सुट्ट स्थान बना लेगा। —प्रो० नरोत्तमदास स्वामी, बीकानेर

६-यह पत्र उन्नति कर रहा है। ग्रौर इधर भी लोकप्रिय हो रहा है।
— डॉ॰ कन्हैयालाल सहल एस॰ ए॰, पिलानी

७—सरस्वती संवाद में बहुत से आवश्यक एवं परीच्चोपयोगी विषयों का अञ्छा आकलन होता है।

—डॉ॰ जगन्नाथ प्रसाद शर्मा एम॰ ए॰, डो॰ लिट्, बनारस

५— इसने अल्पकाल में पर्याप्त लोकाप्रधता अर्जित की है यह उच्चकोटि की आलोचनात्मक सामग्री को सुबोध रूप में प्रस्तुत करता आया है। —डा॰ कमला कान्त पाठक, सागर

ह—लेखों के संकलन तथा सामग्री की दृष्टि से उच्च कत्तात्रों के लात्रों के लिए वड़ी लाभ की चीज़ है। —डॉ॰ उदय नारायण तिवारी—प्रयाग

वार्षिक मूल्य केवल ४)

नमूने की प्रति॥) में

पता :--सरस्वती संवाद कार्यालय --मोतो कटरा, आगरा ।

### हमारा नवीनतम प्रकाशन

रहस्यवाद और हिन्दी कविता — डाँ॰ गुलावराय इ रीतिक लीन कविता, श्रृंगाररस का विवेचन (थीसिस)

प्रगतिशील साहित्य के मानदण्ड हिन्दी नाटक के सिद्धान्त और नाटककार प्रसादजी की नाट्यकला श्रीर ग्रजातशत्र प्रसाद एवं पन्त का तुलनात्मक विवेचन रामचरित मानस में लोकवार्ता जायसी ग्रीर उनका पद्मावत तुलसी का गवेषलात्मक अध्ययन साकेत दर्शन हरिस्रोध स्रोर उनकी कला-कृतियाँ ,महादेवी साहित्यकला-जीवन-दर्शन पन्त की काव्यकला और जीवन दर्शन हिन्दी साहित्य के दार्शनिक श्राधार हिन्दी साहित्य के प्रमुखवाद ग्रीर उनके प्रवर्तक गृप्तजी की काव्य-कला श्रावार्यं रामचन्द्र शुक्ल श्रीर चिन्तामणि तुलनात्मक विवेचन भाग १ व २ काव्य श्री (रस ग्रलंकार) हिन्दी साहित्य का इतिहास हिन्दी एकांकी एवं एकांकीकार वृन्दावन लाल वर्मा की उपन्यात-कला हिन्दी महाकाव्य एवं महाकाव्यकार पांचाली (खण्ड काव्य) चिता (कहानी) निबन्ध प्रभाकर भक्ति-कालीन साहित्य का उद्भव श्रीर विकास कामायनी-दिग्दर्शन

—डॉ॰ राजेश्वर
—डॉ॰ रांगे
—डॉ॰ रामचरण
—डॉ॰ शम्भुनाथ प
—प्रो॰ रामरजपाल
—प्रो॰ चः
—डॉ॰

प्रो॰ राजकुमार एम
—प्रो॰ शिलाचन
—टॉ॰ हारिक
—श्री रापचर्न

ग्रो॰ पद्मचन्द एस॰
— प्रो॰ विश्वम्म
— प्रो॰ त्रिलोचन प
— प्रो॰ विमला
— प्रो॰ दिनेश एम॰
— डॉ॰

डॉर्ज गुला

-डॉ॰ म

,, —डॉ॰ रागेयं र —प्रो॰ स्त्रोमानन्द रू० सा —प्रो॰ रामप्रव

स — श्री चन्द्रभान एम॰ — प्रो॰ एस॰ टी॰ नरसिंहा

सरस्वती पुस्तक सदन, मोती कटरा,



